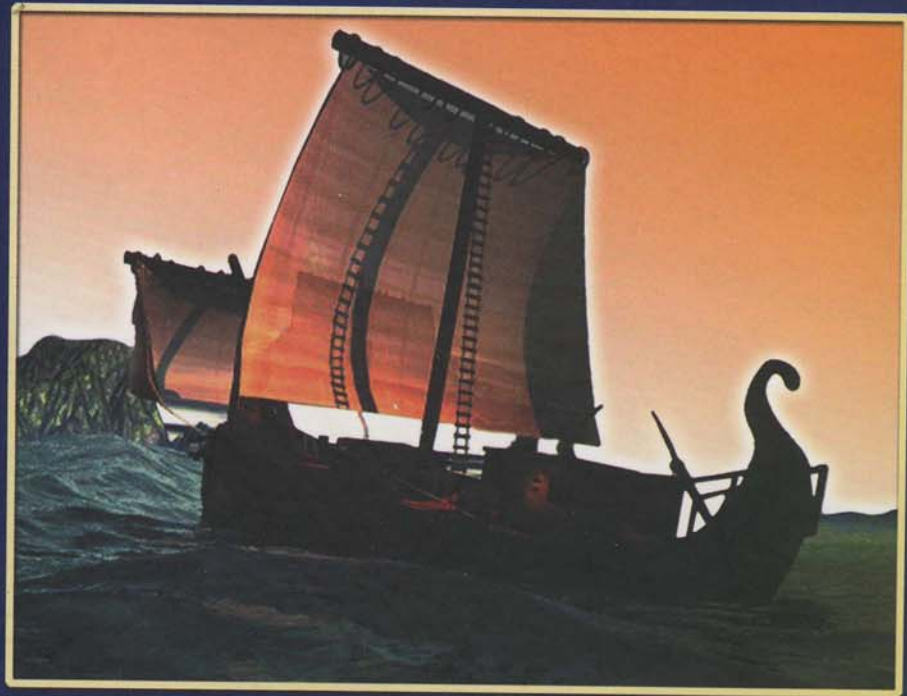


د. عائض القرني

من أكثـر الكـتب يـبعـاـ وـانتـشـارـاـ

# أـ تـحـرـنـ



مكتـبـ الـعـبـدـ

د. عائض القرني

لا تحزن

مكتبة العبيدي

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ



## فهرس الموضوعات

### الصفحة

### الموضوع

|    |                              |
|----|------------------------------|
| ٢٥ | مقدمة الطبعة الثانية         |
| ٢٧ | مقدمة الطبعة الأولى          |
| ٣١ | يا الله                      |
| ٣٣ | فكر واشكر                    |
| ٣٤ | ما مضى فات                   |
| ٣٦ | يومك يومك                    |
| ٣٨ | اترك المستقبل حتى يأتي       |
| ٣٩ | كيف تواجه النقد الآثم        |
| ٤١ | لا تنتظركم شكرًا من أحد      |
| ٤٢ | الإحسان إلى الغير            |
| ٤٣ | اطرد الفراغ بالعمل           |
| ٤٤ | لا تكون إمّعة                |
| ٤٦ | قضاء وقدر                    |
| ٤٧ | إن مع العسر يسراً            |
| ٤٨ | اصنع من الليمون شراباً حلوأً |
| ٥٠ | أمنٌ يجيء المضطر إذا دعاه    |
| ٥١ | وليس عك بيتك                 |

|    |                                            |
|----|--------------------------------------------|
| ٥٢ | العوض من الله                              |
| ٥٣ | الإيمان هو الحياة                          |
| ٥٥ | اجن العسل ولا تكسر الخلية                  |
| ٥٦ | ألا بذكر الله تطمئن القلوب                 |
| ٥٧ | أم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله  |
| ٥٨ | اقبل الحياة كما هي                         |
| ٥٩ | تعزّ بأهل البلاء                           |
| ٦١ | الصلاه... الصلاة                           |
| ٦٢ | حسبنا الله ونعم الوكيل                     |
| ٦٤ | قل سيروا في الأرض                          |
| ٦٥ | فصبرٌ جميل                                 |
| ٦٦ | لا تحمل الكرة الأرضية على رأسك             |
| ٦٧ | لا تحطمك التوافة                           |
| ٦٨ | ارض بما قسم الله لك تكون أغنى الناس        |
| ٧٠ | ذّكر نفسك بجنة عرضها السماوات والأرض       |
| ٧١ | وكذلك جعلناكم أمة وسطاً                    |
| ٧٣ | الحزن ليس مطلوبًا شرعاً، ولا مقصوداً أصلاً |
| ٧٨ | ابتسِم                                     |
| ٨٦ | نعمَةُ الْأَلَمِ                           |
| ٨٩ | نعمَةُ الْعِرْفَةِ                         |

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| ٩١  | فُن السرور                                       |
| ٩٥  | ضيُّط العواطف                                    |
| ٩٧  | سعادة الصحابة بِمُحَمَّد ﷺ                       |
| ٩٩  | اطرد الملل من حياتك                              |
| ١٠١ | دع القلق                                         |
| ١٠٤ | لا تحزن فإن ربك غافر الذنب وقابل التوب           |
| ١٠٧ | لا تحزن فكل شيء بقضاء وقدر                       |
| ١٠٩ | لا تحزن وانتظر الفرج                             |
| ١١٢ | لا تحزن وأكثُر من الاستغفار، فإن ربك غفار        |
| ١١٢ | لا تحزن وعليك بذكر الله دائمًا                   |
| ١١٤ | لا تحزن، ولا تيأس من روح الله                    |
| ١١٤ | لا تحزن من أذية الآخرين لك، واعف عن من أساء إليك |
| ١١٥ | لا تحزن على ما فاتك، فإن عندك نعمًا كثيرة        |
| ١١٥ | لا تحزن على شيء لا يستحق الحزن                   |
| ١١٧ | لا تحزن واطرد الهم                               |
| ١١٧ | لا تحزن ممَّن جحد إحسانك                         |
| ١١٨ | لا تحزن من لوم اللائمين وعدل العُدَال            |
| ١١٩ | لا تحزن من قلة ذات اليد                          |
| ١٢٠ | لا تحزن مما يتوقع                                |
| ١٢٠ | لا تحزن من نقد أهل الباطل والحساد                |

١٢٤ ..... لا تحزن واختر لنفسك ما اختاره الله لك

١٢٥ ..... لا تحزن ولا تراقب تصرفات الناس

١٢٦ ..... لا تحزن واعرف ثمن الشيء الذي تحزن من أجله

١٢٧ ..... لا تحزن ما دمت تُحسن إلى الناس

١٣١ ..... لا تحزن إذا صَكَّتْ أذْنَكَ كَلْمَةً نَابِيَّةً

١٣٣ ..... لا تحزن فإن الصبر على المكاره وتحمُّل الشدائِد طرِيقُ الْفُوزِ

١٣٤ ..... لا تحزن من فعلُ الْخَلْقِ مَعَكَ وانظُرْ إِلَيْهِ فَعْلَهُمْ مَعَ الْخَالِقِ

١٣٥ ..... لا تحزن من تَعْثُرُ الرِّزْقِ

١٣٥ ..... لا تحزن فإن هناك أسباباً تُسْهِلُ المُصَابَّ

١٣٦ ..... لا تتقْمِصْ شَخْصِيَّةَ غَيْرِكَ

١٣٧ ..... العزلة ومردودها الإيجابي على العبد

١٤١ ..... لا تحزن من الشدائِدِ

١٤٢ ..... لا تحزن واقرأ هذه القواعد في السعادة

١٤٤ ..... ولِمَ الْحَزْنُ وَعِنْدَكَ سَتَةُ أَخْلَاطٌ؟

١٤٤ ..... لا تحزن إذا أَوْذَيْتَ

١٤٥ ..... لا تحزن وادْخُرْ لَكَ حَسْنَ الثَّنَاءِ بِإِسْدَاءِ الْمَعْرُوفِ إِلَى النَّاسِ

١٤٥ ..... لا تحزن إذا واجهْتَ الصُّعَابَ

١٤٦ ..... لا تحزن فَمَعَكَ إِخْوَةٌ وَلَكَ مَحْبُّوْنَ

١٤٧ ..... لا تحزن إذا حَجَبَكَ أَحَدٌ أَوْ اكْفَهَرَ فِي وَجْهِكَ عَبَوْسٌ

١٤٨ ..... وَخَيْرُ جَلِيسٍ فِي الْأَنَامِ كِتَابٌ

|     |                                                      |
|-----|------------------------------------------------------|
| ١٥٠ | أقوال في فضل الكتاب                                  |
| ١٥١ | فوائد القراءة والمطالعة                              |
| ١٥٢ | لا تحزن وأنت تعلم أنك ادخلت بمعرفتك ألسنة تُثني عليك |
| ١٥٤ | لا تحزن لأن هناك مشهداً آخر وحياة أخرى               |
| ١٥٥ | أقوال عالمية ونقولات من تجارب القوم                  |
| ١٥٨ | لا تحزن وسائل نفسك هذه الأسئلة                       |
| ١٥٨ | لا تحزن إذا ألمتُ بك حادثة وسائل نفسك                |
| ١٦٠ | لا تحزن فإن الحزن يحطم القوة                         |
| ١٦٠ | والحزن أيضاً يثير القرحة!                            |
| ١٦٠ | وإليك بعض آثار الحزن                                 |
| ١٦١ | ماذا يفعل الحزن والهم والحدق                         |
| ١٦٢ | تناول أمورك بهدوء                                    |
| ١٦٢ | حسنٌ ظنّك بربك                                       |
| ١٦٣ | إذا هام بك الخيال                                    |
| ١٦٤ | ولا تقلق من النصيحة البناء الهداف                    |
| ١٦٥ | لا تتوقف متفكراً أو متربداً، بل اعمل                 |
| ١٦٦ | أكثر الشائعات لا صحة لها                             |
| ١٦٦ | الرفق يجنب المزالق                                   |
| ١٦٧ | ما فات لن يعود                                       |
| ١٦٧ | وابحث عن السعادة في نفسك                             |

|     |                                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| ١٦٧ | الحياة لا تستحق الحزن                                                  |
| ١٧٠ | لا تحزن ما دمت مؤمناً بالله                                            |
| ١٧٢ | لا تحزن للتوافه فإن الدنيا بأسرها تافهة                                |
| ١٧٤ | لا تحزن مع الاعتداء الصارخ عليك                                        |
| ١٧٥ | العالم خلق هكذا                                                        |
| ١٧٦ | لا تعجب من الأشرار وكثريتهم                                            |
| ١٧٦ | لا تحزن إذا كان معك كسرة خبز                                           |
| ١٧٧ | لا تحزن من محنـة فقد تكون منحة                                         |
| ١٧٨ | لا تحزن لأنك لم تكن مثل فلان                                           |
| ١٨٠ | رُبّ ضارة نافعة                                                        |
| ١٨٢ | الإيمان أعظم دواء                                                      |
| ١٨٣ | لا تحزن.. الله يجيب المضطـر المشرـك، فـكيف بالـمسلم الـموحـد؟          |
| ١٨٥ | لا تـحزـن فالـحـيـاـة أـقـصـر مـا تـتـصـوـر                            |
| ١٨٦ | لا تـحزـن إـذـا حـصـلـتـ عـلـى الـكـفـاف                               |
| ١٨٨ | الـرـضـا بـمـا حـصـلـ يـذـهـبـ الـحـزـن                                |
| ١٨٩ | إـنـ فـقـدـتـ جـارـحةـ مـنـ جـوـارـحـكـ فـقـدـ بـقـيـتـ لـكـ جـوـارـحـ |
| ١٩١ | الـأـيـامـ دـوـلـ                                                      |
| ١٩٢ | لـكـ أـنـ تـخـرـجـ فـي أـرـضـ اللـهـ الـفـسـيـحةـ                      |
| ١٩٤ | لـاـ تـحزـنـ فـيـ الـلـحظـاتـ الـأـخـيـرـةـ مـنـ حـيـاتـكـ             |
| ١٩٥ | لـاـ تـحزـنـ إـذـاـ دـاهـمـكـ الـمـوـتـ                                |

١٩٦ ..... لا تحزن من الكوارث

١٩٨ ..... لا تحزن فإن الدنيا أحقر من أن تحزن من أجلها

١٩٩ ..... لا تحزن فأنت مؤمن بالله

٢٠٠ ..... لا تحزن إذا أصبت بعاهة، فإنها لن تُعوقك عن التفوق

٢٠٢ ..... لا تحزن إذا عرفت الإسلام

٢٠٤ ..... لا تحسب المجد تمراً أنت آكله

٢٠٤ ..... من أسباب السعادة

٢٠٥ ..... مقوّمات السعادة

٢٠٦ ..... لا تحزن فلن تموت قبل حينك

٢٠٧ ..... ألطّوا بـ«يا ذا الجلال والإكرام»

٢١٢ ..... من خاف حاسداً

٢١٢ ..... حسّن خلقك مع الناس

٢١٣ ..... لا تحزن وسوف أخبرك

٢١٤ ..... ومن نتائج المعصية الوخيمة

٢١٥ ..... اطلب الرزق ولا تحرض

٢١٦ ..... اهدنا الصراط المستقيم سرّ الهدایة

٢١٧ ..... عشر زهارات للحياة الطيبة

٢٢٠ ..... لا تحزن وتعامل مع الأمر الواقع

٢٢٥ ..... لا تحزن فإنّ ما تحزن لأجله سينتهي

٢٢٦ ..... لا تكتب فإن الاكتتاب طريق الشقاء

|     |                                |
|-----|--------------------------------|
| ٢٢٧ | الاكتئاب بوابة الانتحار        |
| ٢٢٣ | الاستغفار يفتح الأقفال         |
| ٢٣٥ | الناس عليك لا لك               |
| ٢٣٦ | رفقاً بالمال                   |
| ٢٣٧ | لا تتعلق بغير الله             |
| ٢٣٨ | أسباب انتشار الصدر             |
| ٢٤٠ | فرغ من القضاء                  |
| ٢٤٠ | طعم الحرية لذيد                |
| ٢٤١ | سفيان الثوري مخدّته التراب     |
| ٢٤١ | لا تركن إلى المرجفين           |
| ٢٤٢ | لن يضرّك السبُّ والشتم         |
| ٢٤٣ | اقرأ الجمالَ في الكون          |
| ٢٤٤ | أفلا ينظرون إلى الإبل كيف خلقت |
| ٢٤٤ | لا يجدي الحرص                  |
| ٢٤٤ | الأزمات تُكفرُ عنك السيئات     |
| ٢٤٥ | حسبنا الله ونعم الوكيل         |
| ٢٤٦ | مكونات السعادة                 |
| ٢٤٨ | نَصَبُ المَنْصِبِ              |
| ٢٤٩ | هيا إلى الصلة                  |
| ٢٥١ | الصدقة سعة في الصدر            |

|     |                                        |
|-----|----------------------------------------|
| ٢٥٢ | لا تغضب                                |
| ٢٥٣ | ورد صباحي                              |
| ٢٥٦ | القرآن.. الكتاب المبارك                |
| ٢٥٧ | لا تحرص على الشهرة فإن لها ضريبة       |
| ٢٥٧ | الحياة الطيبة                          |
| ٢٥٨ | البلاء في صالحك                        |
| ٢٥٩ | عبدية الإذعان والتسليم                 |
| ٢٥٩ | من الإمارة إلى النجارة                 |
| ٢٦٠ | من أسباب الكدر والنكد : مجالسة الثقلاء |
| ٢٦٢ | إلى أهل المصائب                        |
| ٢٦٣ | مشاهد التوحيد                          |
| ٢٦٧ | اعتن بالظاهر والباطن                   |
| ٢٦٩ | وقل اعملوا                             |
| ٢٦٩ | التجئ إلى الله                         |
| ٢٧٠ | عليه توكل                              |
| ٢٧٠ | أجمعوا على ثلاثة                       |
| ٢٧٢ | أحل ظالمك على الله                     |
| ٢٧٢ | كسرى وعجوز                             |
| ٢٧٣ | مركب النقص قد يكون مركب كمال           |
| ٢٧٧ | وأخيراً اعترفوا                        |

|     |                                     |
|-----|-------------------------------------|
| ٢٧٨ | لحظاتٌ مع الحمقى                    |
| ٢٧٩ | الإيمان طريق النجاة                 |
| ٢٨١ | حتى الكفار درجات                    |
| ٢٨٢ | إرادة فولاذية                       |
| ٢٨٣ | فطرة الله                           |
| ٢٨٤ | لا تحزن على تأخر الرزق              |
| ٢٨٥ | انغمس في العمل النافع               |
| ٢٨٩ | في حياتك دقائق غالبة                |
| ٢٩٣ | الأفعال الجميلة طريق السعادة        |
| ٢٩٤ | العلم النافع والعلم الضار           |
| ٢٩٦ | أكثر من الاطلاع والتأمل             |
| ٢٩٧ | حاسب نفسك                           |
| ٢٩٧ | ثلاثة أخطاء تتكرر في حياتنا اليومية |
| ٢٩٨ | خذوا حذركم                          |
| ٢٩٩ | اكتب الناس                          |
| ٣٠٠ | تنقل في الديار واقرأ آيات القدرة    |
| ٣٠١ | تهجّد مع المتهجدين                  |
| ٣٠٣ | ثمنك الجنة                          |
| ٣٠٤ | الحب الحقيقي                        |
| ٣٠٥ | لا تحزن فالشريعة سهلة ميسرة         |

|     |                         |
|-----|-------------------------|
| ٣٠٦ | أُسس للراحة             |
| ٣٠٧ | احذر العشق              |
| ٣٠٩ | حقوق الأخوة             |
| ٣١٠ | أسرار في الذنوب ولكن    |
| ٣١٠ | اطلب الرزق ولا تحرص     |
| ٣١٢ | شريعة سمحاء             |
| ٣١٣ | لا تخف إنك أنت الأعلى   |
| ٣١٣ | إياك وأربعاً            |
| ٣١٤ | اسكن إلى ربك            |
| ٣١٥ | كلمات عظيمتان           |
| ٣١٥ | من فوائد المصائب        |
| ٣١٦ | العلم هدىً وشفاءً       |
| ٣١٦ | عسى أن يكون خيراً       |
| ٣١٧ | السعادة موهبة ربانية    |
| ٣١٧ | الذكر الجميل عمر طويل   |
| ٣١٨ | أُممَّاتُ المراٰي       |
| ٣٢١ | رب لا يظلم ولا يهضم     |
| ٣٢٣ | اكتب تأريخك بنفسك       |
| ٣٢٤ | أنصت لكلام الله         |
| ٣٢٧ | كل يبحث عن السعادة ولكن |

|     |                                              |
|-----|----------------------------------------------|
| ٢٢٩ | نعم وجحيم                                    |
| ٢٣٠ | ألم نشرح لك صدرك                             |
| ٢٣١ | مفهوم الحياة الطيبة                          |
| ٢٣٤ | اذن فما هي السعادة؟                          |
| ٢٣٦ | إليه يصعد الكلم الطيب                        |
| ٢٣٨ | وكذلك أخذ ريك إذا أخذ القرى                  |
| ٣٤٠ | دعاة المظلوم                                 |
| ٣٤٠ | قلت: بالباب أنا                              |
| ٣٤١ | لابد من صاحب                                 |
| ٣٤٢ | الأمن مطلب شرعي وعلقى                        |
| ٣٤٣ | أمجاد زائلة                                  |
| ٣٤٥ | اكتساب الفضائل أكاليل على هام الحياة السعيدة |
| ٣٤٦ | الخلد والنعيم هناك لا هنا                    |
| ٣٤٧ | أعداء المنهج الرياني                         |
| ٣٤٩ | حقيقة الدنيا                                 |
| ٣٥١ | مفتاح السعادة                                |
| ٣٥٢ | كيف كانوا يعيشون                             |
| ٣٥٣ | أقوال الحكماء في الصبر                       |
| ٣٥٥ | حسن الظن بالله لا يخيب                       |
| ٣٥٦ | يدرك الصبور أحمد الأمور                      |

|     |                                                   |
|-----|---------------------------------------------------|
| ٣٥٨ | أقوال في تهويين المصائب                           |
| ٣٥٩ | لا تحزن إن قلَّ مالك                              |
| ٣٥٩ | لا تحزن واعلم أنك بواسطة الكتب يمكن أن تتمي موهبك |
| ٣٦٠ | لا تحزن واقرأ عجائب خلق الله في الكون             |
| ٣٦٦ | يا الله.. يا الله                                 |
| ٣٦٧ | كل يوم هو في شأن                                  |
| ٣٦٧ | لا تحزن فإن الأيام دول                            |
| ٣٦٨ | هذان خصمان اختصموا في ربهم                        |
| ٣٦٨ | لا تحزن فيُسرّ عدوك                               |
| ٣٧٠ | تفاؤل وتشاؤم                                      |
| ٣٧٢ | لا تحزن أيها الإنسان                              |
| ٣٧٦ | تعزّ بالمنكوبين                                   |
| ٣٨٣ | ثمرات الرضا اليانعة                               |
| ٣٨٣ | رضاً بربنا                                        |
| ٣٨٤ | من سخطٍ فله السخط                                 |
| ٣٨٤ | فوائد الرضا                                       |
| ٣٨٥ | لا تخاصم ربك                                      |
| ٣٨٥ | حكم ماضٍ وقضاء عدل                                |
| ٣٨٦ | لا فائدة في السخط                                 |
| ٣٨٦ | السلامة مع الرضا                                  |

|     |                                       |
|-----|---------------------------------------|
| ٢٨٧ | السخط باب الشك                        |
| ٢٨٨ | الرضا غنىً وأمن                       |
| ٢٨٨ | ثمرة الرضا الشكر                      |
| ٢٨٨ | ثمرة السخط الكفر                      |
| ٢٨٩ | السخط مصيدة للشيطان                   |
| ٢٩٠ | الرضا يُخرج الهوى                     |
| ٢٩١ | الإغضاء عن هفوات الإخوان              |
| ٢٩٤ | الصحة والفراغ واغتنامهما في طاعة الله |
| ٢٩٥ | الله ولِيُ المؤمنين                   |
| ٢٩٧ | إشارات في طريق الباحثين               |
| ٢٩٨ | الكرامة ابتلاء                        |
| ٢٩٩ | الكنوز الباقيَة                       |
| ٢٩٩ | همة تتطحُّ الثريَّا                   |
| ٤٠١ | قراءة العقول                          |
| ٤٠١ | وإذا مرضت فهو يشفين                   |
| ٤٠٤ | خذوا حذركم                            |
| ٤٠٤ | فتبيَّنوا                             |
| ٤٠٤ | اعزم وأقدم                            |
| ٤٠٥ | ليست حياتنا الدنيا فحسب               |
| ٤٠٦ | التواري من البطش حلٌ مؤقت             |

|     |                                        |
|-----|----------------------------------------|
| ٤٠٩ | أنت تتعامل مع أرحم الراحمين            |
| ٤٠٩ | براهين تدعوك للتفاؤل                   |
| ٤١٠ | حياة كلها تعب                          |
| ٤١١ | الوسطية نجاة من الهلاك                 |
| ٤١٢ | المرء بصفاته الفالبة                   |
| ٤١٣ | هكذا خلقت                              |
| ٤١٣ | لابد للذكاء من زكاء                    |
| ٤١٥ | كن جميلاً تر الوجود جميلاً             |
| ٤١٦ | أبشر بالفرج القريب                     |
| ٤١٧ | أنت أرفع من الأحقاد                    |
| ٤١٨ | العلم مفتاح اليسر                      |
| ٤١٩ | ما هكذا تُورد الإبل                    |
| ٤٢٠ | أشرح الناس صدراً                       |
| ٤٢٠ | رويداً رويداً                          |
| ٤٢١ | كيف تشكر على الكثير وقد قصرت في القليل |
| ٤٢٢ | ثلاث لوحات                             |
| ٤٢٣ | اطمئنوا أيها الناس                     |
| ٤٢٤ | صنائع المعروف تقي مصارع السوء          |
| ٤٢٦ | استجمام.. يعين على مواصلة السير        |
| ٤٢٩ | مسارح النظر في الملوك                  |

|     |                                            |
|-----|--------------------------------------------|
| ٤٣٠ | خطوات مدرّوسة                              |
| ٤٣١ | أرجوك بلا فوضوية                           |
| ٤٣٢ | ثمنك إيمانك وخلقك                          |
| ٤٣٤ | يا سعادة هؤلاء!                            |
| ٤٣٥ | ويا شقاوة هؤلاء!                           |
| ٤٣٦ | رفقاً بالقوارير                            |
| ٤٣٧ | بسمة في البداية                            |
| ٤٤٠ | حبُّ الانتقام سُمٌّ زعاف في النفوس الهائجة |
| ٤٤٢ | لا تذبُّ في شخصية غيرك                     |
| ٤٤٣ | المكظومون في انتظار لطف الله               |
| ٤٤٤ | احرص على العمل الذي ترتاح له               |
| ٤٤٤ | كلاً نمد هؤلاء وهؤلاء                      |
| ٤٤٦ | ومن يؤمن بالله يهد قلبه                    |
| ٤٤٩ | المنهج وسط                                 |
| ٤٥٠ | لا هذا ولا هذا                             |
| ٤٥١ | من هم الأولياء؟                            |
| ٤٥٢ | الله لطيف بعباده                           |
| ٤٥٤ | ويرزقه من حيث لا يحتسب                     |
| ٤٥٥ | وهو الذي ينزل الغيث                        |
| ٤٥٦ | عَوْضَهُ اللَّهُ خَيْرًا مِّنْهُ           |

|     |                                   |
|-----|-----------------------------------|
| ٤٥٧ | إذا سألت فاسئل الله               |
| ٤٥٨ | الدقائق الغالية                   |
| ٤٦٠ | من لنا وقت الضائقه؟               |
| ٤٦٠ | من قصص الموت                      |
| ٤٦٢ | لا تستأخرون عنه ساعة ولا تستقدمون |
| ٤٦٣ | ضلًّا من تدعون إلا إِيَّاه        |
| ٤٦٤ | فربما صحت الأجسامُ بالعلل         |
| ٤٦٥ | وللأولياء كرامات                  |
| ٤٦٦ | كفى بالله وكيلًا وشهيدًا          |
| ٤٦٨ | أطب مطعمك تكن مستجاب الدعوة       |
| ٤٧٠ | وإن من شيء إلا يسبح بحمد ربه      |
| ٤٧٣ | ارضَ عن الله عز وجل               |
| ٣٧٨ | هتاف في وادي نخلة                 |
| ٤٧٩ | جوائز للرعيل الأول                |
| ٤٨١ | الرضا ولو على جمر الغضا           |
| ٤٨٣ | اتخاذ القرار                      |
| ٤٨٦ | اثبت أَحَد                        |
| ٤٨٨ | كما تدين تدان                     |
| ٤٩٠ | ضريبة الكلام الخلاّب              |
| ٤٩١ | الراحة في الجنة                   |

|     |                                              |
|-----|----------------------------------------------|
| ٤٩٣ | الرفق يعين على حصول المقصود                  |
| ٤٩٧ | لا ينفعك القلق شيئاً                         |
| ٤٩٨ | الراحة مع الكفاف                             |
| ٤٩٩ | توقّع أسوأ الاحتمالات                        |
| ٥٠١ | إذا وجدتَ القوتَ والعافية فعلى الدنيا السلام |
| ٥٠٣ | أطفئ نار العداوة قبل أن تضطرّم               |
| ٥٠٥ | لا تحطّ من مكانة أحد                         |
| ٥١٠ | كما تدين تدان                                |
| ٥١٠ | لا تصادر جهود الآخرين                        |
| ٥١١ | اطرح المحاكاة المتكلّفة                      |
| ٥١٢ | إذا لم تستطع شيئاً فدعه                      |
| ٥١٣ | لا تكون فوضويّاً في حياتك                    |
| ٥١٤ | الهائم التكاثر                               |
| ٥١٦ | حتى تكون أسعد الناس                          |
| ٥٨٤ | الخاتمة                                      |

## هذا الكتاب

دراسة جادة أخّاذة مسؤولة، تُعنى بمعالجة الجانب المأسوي من حياة البشرية، جانب الاضطراب والقلق، وفقد الثقة، والحيرة، والكآبة والتشاؤم، والهمّ والغمّ، والحزن، والكدر، واليأس والقنوط والإحباط.

وهو حلٌّ لمشاكل العصر على نور من الوحي، وهدي من الرسالة، وموافقة مع الفطرة السوية، والتجارب الراسخة، والأمثال الحية، والقصص الجذّاب، والأدب الخلاب، وفيه نقوّلات عن الصحابة الأبرار، والتابعين الآخيار، وفيه نفحات من قصيدة كبار الشعراء، ووصايا جهابذة الأطباء، ونصائح الحكماء، وتوجيهات العلماء.

وفي ثيابه أطروحتات للشرقيين والغربيين، والقديامي والمحدثين. كل ذلك مع ما يوافق الحق مما قدّمتُه وسائل الإعلام، من صحف ومجلات، ودوريات وملحقات ونشرات.

إن هذا الكتاب مزيج مرتب، وجهد مهذب مشذب. وهو يقول لك باختصار:

«اسعد واطمئنْ وأبشرْ وتفاءلْ ولا تحزن»





## مقدمة الطبعة الثانية

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وآلها وصحبه وبعد:

فقد اعتاد كثير من المؤلفين ذكر الإقبال على مؤلفاتهم، ونفاد الطبعات الأولى منها، واهتمام الناس بها، وانصرافهم إليها، وهذا أمر ثقيل على النفس، سامج في الطبع، مشين في العادة.

وحسبي من كتابي (لا تحزن) أني كتبته لي ولأمثالي، وأول المستفيدين منه أنا، فإنني أعود له كل مرة وقد خططته بيمني، فإذا هو جديد على كأني أقرؤه لأول مرّة:

ألم تراني كلاما زرت زينباً  
ووجدت بها طيباً وإن لم تطيبِ  
كلما انزعجتُ أو غضبتُ أو حزنتُ قلت لنفسي ألسستَ مؤلف كتاب:  
(لا تحزن) فيهداً غضبي، ويسكن قلبي.

كنت أظن أنني مبالغ في حسن ظني بكتابي، وإعجابي بتأليفي، حتى وصلتني كلمات الثناء والدعاء والحفاوة من أناس أثق بعلمهم، وأحترم عقولهم، وأقدر شاءهم، فحمدت الله على لطفه وعونه فليس عندي شيء، ولا مني شيء، ولا لي شيء، فالفضل والمنة والحمد لله وحده.

إن قضية السعادة قضية عالمية، وهي مطلب أجمع عليه العقلاة، فكل فرد وكل أمة وكل جيل يسعون وراء السعادة، فمنهم من قضى نحبه ومنهم من ينتظر.

وهذا الكتاب يواكب مئات الرسائل في البحث عن السعادة، وهو خطاب مفتوح لكل من يحترم عقله، نزلت كلماته من قلب ملسوغ ملذوع، فكان كما قال أبو الطيب المتنبي:

لا تعذل المشتاق في أشواقه حتى يكون حشاك في أحشائه

اللهم أقبل العمل مع قلته، والجهد مع ضالته، والسعى مع شوائبها،  
عزّ جاهك، وجلّ شاؤك، ولا إله إلا أنت.

كتبه

عائض القرني

## مقدمة الطبعة الأولى

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه وبعد:

فهذا كتاب (لا تحزن)، عسى أن تسعد بقراءته والاستفادة منه، ولن قبل أن تقرأ هذا الكتاب أن تحاكمه إلى المنطق السليم والعقل الصحيح، وفوق هذا وذاك النقل المعصوم.

إنَّ من الحِيْفِ الحِكْمَةِ الْمُسْبِقَةُ عَلَى الشَّيْءِ قَبْلَ تَصْوُرِهِ وَذُوقِهِ وَشَمِّهِ، وإنَّ من ظُلْمِ الْمُعْرِفَةِ إِصْدَارُ فَتْوَى مُسْبِقَةٍ قَبْلَ الْإِطْلَاعِ وَالْتَّأْمِلِ، وَسَمَاعِ الدُّعُوَيِّ وَرَؤْيَا الْحِجَةِ، وَقِرَاءَةِ الْبَرْهَانِ.

كتبتُ هذا الحديث لمن عاش ضائقة أو ألمَّ به همٌ أو حزن، أو طاف به طائف من مصيبة، أو أقضَّ مضجعه أرقُ، وشَرَّد نومه قلقُ. وأينُنا يخلو من ذلك؟!

هنا آيات وأبيات، وصور وعبر، وفوائد وشوارد، وأمثال وقصص، سكبتُ فيها عصارة ما وصل إليه اللامعون؛ من دواء للقلب المفجوع، والروح المنهكة، والنفس الحزينة البائسة.

هذا الكتاب يقول لك : أبشر واسعد، وتفاءل واهدأ . بل يقول : عِشِ الحياة كما هي، طيبةً رضيَّةً بهيجَة.

هذا الكتاب يصحح لك أخطاء مخالفةِ الفطرة، في التعامل مع السنن والناس، والأشياء، والزمان والمكان.

إنه ينهاك نهياً جازماً عن الإصرار على مصادمة الحياة ومعاكسة القضاء، ومخاومة المنهج ورفض الدليل. بل يناديك من مكان قريب من أقطار نفسك، ومن أطراف روحك أن تطمئن لحسن مصيرك، وتثق بمعطياتك وتستثمر مواهبك، وتتسى منفّعات العيش، وغচص العمر وأتعاب المسيرة.

وأريد التبيه على مسائل هامة في أوله:

**الأولى:** أنَّ المقصود من الكتاب جلب السعادة والهدوء والسكينة وانشراح الصدر، وفتح باب الأمل والتفاؤل والفرج والمستقبل الزاهر.

وهو تذكير برحمة الله وغفرانه، والتوكُّل عليه وحسن الظنّ به، والإيمان بالقضاء والقدر، والعيش في حدود اليوم، وترك القلق على المستقبل، وتذكُّر نعم الله.

**الثانية:** وهو محاولة لطرد الهمّ والغمّ، والحزن والأسى، والقلق والاضطراب، وضيق الصدر والانهيار واليأس، والقنوط والإحباط.

**الثالثة:** جمعتُ فيه ما يدور في فلك الموضوع من التزيل، ومن كلام المعصوم عليه السلام، ومن الأمثلة الشاردة، والقصص المعتبرة، والأبيات المؤثرة، وما قاله الحكماء والأطباء والأدباء، وفيه قبس من التجارب الماثلة والبراهين الساطعة، والكلمة الجادة وليس وعظاً مجرّداً، ولا ترفاً فكرياً ولا طرحاً سياسياً؛ بل هو دعوة ملحة من أجل سعادتك.

الرابعة: هذا الكتاب للمسلم وغيره، فراعيَتْ فيه المشاعر ومنافذ النفس الإنسانية؛ آخذًا في الاعتبار المنهج الرياني الصحيح، وهو دين الفطرة.

الخامسة: سوف تجد في الكتاب تُقويلات عن شرقيين وغربيين، ولعله لا تُشرِّبَ علىَّ في ذلك؛ فالحكمة ضالة المؤمن، أَنَّى وجدها فهو أَحَقُّ بها.

السادسة: لم أجعل للكتاب حواشي، تخفيفاً للقارئ وتسهيلًا له، لتكون قراءاته مستمرةً وفكرة متصلةً. وجعلتُ المرجع مع النقل في أصل الكتاب.

السابعة: لم أنقل رقم الصفحة ولا الجزء، مقتدياً بمن سبق في ذلك؛ ورأيُته أَنْفع وأَسْهل، فحينما أُنْقل بتصْرُّفٍ وحينما بالنصّ، أو بما فهمْتُه من الكتاب أو المقالة.

الثامنة: لم أرتب هذا الكتاب على الأبواب ولا على الفصول، وإنما نوَّعت فيه الطرح، فربما أدخل بين الفقرات، وأنْتَقل من حديث إلى آخر وأعود للحديث بعد صفحات، ليكون أَمْتع للقارئ وأَلْذّ له وأَطْرَف لنظره.

النinthة: لم أطل بأرقام الآيات أو تخرِّيج الأحاديث؛ فإن كان الحديث فيه ضعْفٌ بيِّنٌ، وإن كان صحيحاً أو حسناً ذكرتُ ذلك أو سكتُ. وهذا كُلُّه طلباً للاختصار، وبُعداً عن التكرار والإِكثار والإِملاك، «والمتشبع بما لم يُعطِ كِلَّابِسٍ ثوبِيَّ زورٍ».

العاشرة: ربما يلحظ القارئ تكراراً لبعض المعاني في قوالب شتى، وأساليب متعددة، وأنا قصدتُ ذلك وتعمّدتُ هذا الصنيع لثبت الفكرة بأكثر من طرح، وترسخ المعلومة بغزاره النقل، ومن يتدبّر القرآن يجد ذلك.

تلك عشرة كاملة، أقدمها لمن أراد أن يقرأ هذا الكتاب، وعسى أن يحمل هذا الكتاب صدقأً في الخبر، وعدلاً في الحكم، وإنصافاً في القول، ويقيناً في المعرفة، وسداداً في الرأي، ونوراً في البصيرة.

إنني أخاطب فيه الجميع وأتكلّم فيه للكلّ، ولم أقصد به طائفة خاصة، أو جيلاً بعينه، أو فئة متحيّزة، أو بلداً بذاته، بل هو لكل من أراد أن يحيا حياة سعيدة.

ورصّعت فيه الدّرّ حتى تركتهُ  
 يُضيءُ بلا شمسٍ وَيَسْرِي بلا قَمَرْ  
 فعِيناهُ سَحْرُ الْجَبَنِ مَهْنَدُ  
 وَلَلَّهِ دَرُ الرَّمْشِ وَالْجَيْدِ وَالْحَوْرُ

وكتبه

عائض بن عبد الله القرني

## يَا اللَّهُ

﴿يَسْأَلُهُ مَنِ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأنٍ﴾ : إذا اضطرب البحر،  
وهاج الموج، وهبَّ الريح، نادى أصحاب السفينة: يَا اللَّهُ.

إذا ضلَّ الحادي في الصحراء، ومال الركبُ عن الطريق، وحارَت القافلة  
في السير، نادوا: يَا اللَّهُ.

إذا وقعت المصيبة، وحلَّت النكبة، وجَئَت الكارثة، نادى المصاب  
المنكوب: يَا اللَّهُ.

إذا أُوصَدَت الأبوابُ أمام الطالبين، وأَسْدَلَت الستور في وجوه السائلين،  
صاحوا: يَا اللَّهُ.

إذا بارت الحِيل، وضاقت السُّبُل، وانتهت الآمال، وتقطَّعت الحبال،  
نادوا: يَا اللَّهُ.

إذا ضاقت عليك الأرض بما رَحِبَتْ، وضاقت عليك نفسُك بما حملت،  
فاهتف: يَا اللَّهُ.

سُودُ وَوْجَهُ الدَّهْرِ أَغْبَرُ قَاتِمٌ      وَلَقَدْ ذَكَرْتُكَ وَالْخَطُوبَ كَوَالِحُ  
فَإِذَا مَحِيَّا كُلَّ فَجْرٍ بِاسْمِ      فَهَتَّفْتُ فِي الْأَسْحَارِ بِاسْمِكَ صَارَخًا  
إِلَيْهِ يَصْعُدُ الْكَلْمُ الطَّيِّبُ، وَالدُّعَاءُ الْخَالِصُ، وَالْهَاتِفُ الصَّادِقُ، وَالدُّمَعُ  
الْبَرِيءُ، وَالتَّفَجُّعُ الْوَالِهُ.

إِلَيْهِ تُمْدُدُ الْأَكْفُفُ فِي الْأَسْحَارِ، وَالْأَيْادِي فِي الْحَاجَاتِ، وَالْأَعْيُنِ فِي  
الْمَلَمَّاتِ، وَالْأَسْئَلَةِ فِي الْحَوَادِثِ.

بِاسْمِهِ تَشَدُّدُ الْأَلْسُنِ، وَتَسْتَغْيِثُ وَتَلْهُجُ وَتَنْادِي، وَبِذِكْرِهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ،  
وَتَسْكُنُ الْأَرْوَاحُ، وَتَهْدُّ الْمُشَاعِرَ، وَتَبْرُدُ الْأَعْصَابَ، وَيُثْوِبُ الرُّشُدَ، وَيُسْتَقْرُّ  
الْيَقِينَ، ﴿اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ﴾.

اللَّهُ أَحْسَنُ الْأَسْمَاءِ، وَأَجْمَلُ الْحُرُوفِ، وَأَصْدَقُ الْعُبَاراتِ، وَأَثْمَنُ  
الْكَلَمَاتِ، ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا﴾ ١٦.

اللَّهُ فِي إِذَا الْفَنِي وَالْبَقَاءِ، وَالْقُوَّةِ وَالنُّصْرَةِ، وَالْعَزِّ وَالْقَدْرَةِ وَالْحِكْمَةِ،  
﴿لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ﴾.

اللَّهُ فِي إِذَا الْلَطْفِ وَالْعَنْيَا، وَالْغَوْثِ وَالْمَدْدِ، وَالْوُدُّ وَالْإِحْسَانِ، ﴿وَمَا بِكُمْ  
مِّنْ نِعْمَةٍ فَمِنْ اللَّهِ﴾.

اللَّهُ ذُو الْجَلَالِ وَالْعَظَمَةِ، وَالْهَبِيبَةِ وَالْجَبَرُوتِ.

مَهْمَا رَسَّمْنَا فِي جَلَالِكَ أَحْرَفَأَ قَدْسِيَّةَ تَشَدُّدِكَ أَهْرَافَ

فَلَأْنَتَ أَعْظَمُ وَالْمَعْانِي كُلُّهَا يَارَبُّ عِنْدِ جَلَالِكُمْ تَنْدَاحُ

اللَّهُمَّ فَاجْعِلْ مَكَانَ الْلَوْعَةِ سَلْوَةً، وَجَزَاءَ الْحَزْنِ سَرُورًا، وَعِنْدَ الْخَوْفِ  
أَمْنًا. اللَّهُمَّ أَبْرُدْ لَاعِجَ القَلْبَ بِثَلْجِ الْيَقِينِ، وَأَطْفَئِ جَمْرَ الْأَرْوَاحِ بِمَاءِ الإِيمَانِ.

يَا رَبُّ، أَلْقِ عَلَى الْعَيْوَنِ السَّاهِرَةِ نَعَسًا أَمْنَةً مِنْكَ، وَعَلَى النُّفُوسِ  
الْمُضْطَرِبَةِ سَكِينَةً، وَأَثْبِهَا فَتْحًا قَرِيبًاً. يَا رَبُّ، اهْدِ حِيَارَى الْبَصَائِرِ إِلَى نُورِكَ،  
وَضَلَالَ الْمَنَاهِجِ إِلَى صَرَاطِكَ، وَالْزَّائِفِينَ عَنِ السَّبِيلِ إِلَى هَدَاكَ.

اللَّهُمَّ أَزْلِ الْوَسَوْسَ بِفَجْرِ صَادِقِ النُّورِ، وَأَزْهَقْ بِاَبْطَلِ الضَّمَائِرِ بِفَيْلِقِ  
مِنَ الْحَقِّ، وَرَدَّ كِيدَ الشَّيْطَانَ بِمَدْدِ جَنُودِ عَوْنَكَ مُسْوِمِينَ.

اللَّهُمَّ أَذْهَبْ عَنَّا الْحَرَزَ، وَأَزْلَ عَنَّا الْهَمَّ، وَاطْرُدْ مِنْ نُفُوسِنَا الْقَلْقَ.

نَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخَوْفِ إِلَّا مِنْكَ، وَالرُّكُونُ إِلَّا إِلَيْكَ، وَالتَّوْكِلُ إِلَى عَلِيْكَ،  
وَالسُّؤَالُ إِلَّا مِنْكَ، وَالْاسْتِعَانَةُ إِلَّا بِكَ، أَنْتَ وَلِيْنَا، نَعَمُ الْمُوْلَى وَنَعَمُ النَّصِيرُ.



## فَكَرْ وَاشْكُرْ

المعنى: أن تذكر نعم الله عليك، فإذا هي تغمرك من فوقك ومن تحت  
قدميك ﴿وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوْهَا﴾ صحة في بدن، أمن في وطن،  
غذاء وكساء، وهواء وماء، لديك الدنيا وأنت ما تشعر، تملك الحياة  
وأنت لا تعلم ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً﴾ عندك عينان، ولسان  
وشفتان، ويدان ورجلان ﴿فَبِأَيِّ آلَاءِ رِبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ هل هي مسألة سهلة أن  
تمشي على قدميك، وقد بترت أقدامك! وأن تعتمد على ساقيك، وقد قطعت  
سوقك! أحقر أن تتم ملء عينيك، وقد أطار الآلامُ نومَ الكثير! وأن تملأ  
معدتك من الطعام الشهي، وأن تكرع من الماء البارد، وهناك من عُكر عليه

الطعام، ونفخ عليه الشراب بأمراض وأسقام؟! تفَكَّرْ في سمعك وقد عوفيت من الصمم، وتأمل في نظرك وقد سلمت من العمى ، وانظر إلى جلدك وقد نجوت من البرص والجذام، والْمَحْ عقلك وقد أنعم عليك بحضوره ولم تفجع بالجنون والذهول.

أتريد في بصرك وحده كجبل أحد ذهباً؟! أتحب بيع سمعك وزن ثهان فضة؟! هل تشتري قصور الزهراء بسنانك فتكون أبكم؟! هل تقايض بيديك مقابل عقود اللؤلؤ والياقوت لتكون أقطع؟! إنك في نعمٍ عميمة، وأفضال جسيمة، ولكنك لا تدرِّي، تعيش مهموماً مفموماً حزيناً كئيباً، وعندك الخبر الدافئ، والماء البارد، والنوم الهانئ، والعافية الوارفة، تتفكر في المفقود ولا تشكر الموجود، تزعج من خسارة مالية وعنديك مفتاح السعادة، وقناطير مقنطرة من الخير والموهوب والنعم والأشياء، فَكَرْ واشَكْرَ، ﴿وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلَا تُبَصِّرُونَ﴾ فَكَرْ في نفسك، وأهلك، وبيتك، وعملك، وعافيتك، وأصدقائك، والدنيا من حولك ﴿يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنَكِّرُونَهَا﴾.



### ما ماضى فات

تذكُّرُ الماضي والتفاعل معه واستحضاره، والحزن لما فيه حمقٌ وجنون، وقتلُ للإرادة وتبديد للحياة الحاضرة. إن ملف الماضي عند العقلاه يطوى ولا يرُوي، يغلق عليه أبداً في زنزانة النسيان، يقيِّد بحبال قوية في سجن الإهمال، فلا يخرج أبداً، ويُوصَد عليه فلا يرى النور؛ لأنَّه ماضى

وانتهى، لا الحزن يعيده، لا الهم يصلحه، ولا الغم يصححه، لا الكدر يحييه؛ لأنَّه عدم، لا تعيش في كابوس الماضي، وتحت مظلة الفائت، أنقذ نفسك من شبح الماضي، أتريد أن تَرُدَ النهر إلى مَصِبِّهِ، والشمسَ إلى مطلعها، والطفلَ إلى بطن أمه، واللبنَ إلى الثدي، والدموعَ إلى العين. إن تفاعلك مع الماضي، وقلقتك منه واحترافك بناره، وانطراحك على اعتابه، وضعُّ مأساويٌّ رهيبٌ مخيفٌ مفرغٌ.

القراءة في دفتر الماضي ضياع للحاضر، وتمزيق للجهد، ونصف للساعة الراهنة. ذكر الله الأمم وما فَعَلَتْ ثم قال: ﴿تَلَكَ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ﴾ انتهى الأمر وقضي، ولا طائل من تشريح جثة الزمان، وإعادة عجلة التاريخ.

إن الذي يعود للماضي، كالذي يطحن الطحين وهو مطحون أصلاً، وكالذي ينشر نشرة الخشب. وقدِيماً قالوا لمن يبكي على الماضي: لا تخرج الأموات من قبورهم، وقد ذكر من يتحدث على ألسنة البهائم أنهم قالوا للحمار: لم لا تجتر؟ قال: أكره الكذب.

إن بلاءنا أننا نعجز عن حاضرنا ونشتغل بماضينا، نهمل قصورنا الجميلة، ونندب الأطلال البالية، ولئن اجتمعت الإنس والجن على إعادة ما مضى لما استطاعوا؛ لأنَّ هذا هو الحال بعينه.

إن الناس لا ينظرون إلى الوراء ولا يلتفتون إلى الخلف؛ لأنَّ الريح تتجه إلى الأمام، والماء ينحدر إلى الأمام، والقاقة تسير إلى الأمام، فلا تخالف سنة الحياة.



## يومك يومك

إذا أصبحت فلا تنتظر المساء، اليوم فحسب ستعيش، فلا أمس الذي ذهب بخيره وشره، ولا الفد الذي لم يأتي إلى الآن. اليوم الذي أظلتك شمسه، وأدركك نهاره هو يومك فحسب، عمرك يوم واحد، فاجعل في حליך العيش لهذا اليوم وكأنك ولدت فيه وتموت فيه، حينها لا تتغش حياتك بين هاجس الماضي وهمه وغمه، وبين توقع المستقبل وشبحه المخيف وزحفة المرعب، لليوم فقط اصرف تركيزك واهتمامك وإبداعك وكدرك وجدك، فلهذا اليوم لابد أن تقدم صلاة خاشعة، وتلاوة بتدبر، واطلاعاً بتأمل، وذكراً بحضور، واتزانًا في الأمور، وحسناً في خلق، ورضاً بالمقسوم، واهتمامًا بالظاهر، واعتناءً بالجسم، ونفعاً للآخرين.

لليوم هذا الذي أنت فيه فتقسم ساعاته وتجعل من دقائقه سنوات، ومن ثوانيه شهوراً، تزرع فيه الخير، تُسدي فيه الجميل، تستغفر فيه من الذنب، تذكر فيه رب، تتهيأ للرحيل، تعيش هذا اليوم فرحاً وسروراً، وأمناً وسكينة، ترضى فيه ببرزقك، بزوجتك، بأطفالك، بوظيفتك، ببيتك، بعلمك، بمستواك ﴿فَخُذْ مَا آتَيْتَكَ وَكُنْ مِّنَ الشَّاكِرِينَ﴾ تعيش هذا اليوم بلا حزن ولا ازعاج، ولا سخط ولا حقد، ولا حسد.

إن عليك أن تكتب على لوح قلبك عبارة واحدة تجعلها أيضاً على مكتبك تقول: (يومك يومك). إذا أكلت خبزاً حاراً شهياً هذا اليوم فهل يضرك خبز الأمس الجاف الرديء، أو خبز غد الغائب المنتظر.

إذا شربت ماءً عذباً زلاً هذا اليوم، فلماذا تحزن من ماء أمس الملح  
الأجاج، أو تهتم لماء غد الآسن الحار.

إنك لو صدقـتـ معـ نفسـكـ بـإـرـادـةـ فـولـاذـيـةـ صـارـمـةـ عـارـمـةـ لـأـخـضـعـتـهاـ  
لـنـظـرـيـةـ (لنـأـعـيـشـ إـلـاـ هـذـاـ الـيـوـمـ).ـ حينـهاـ تـسـتـغـلـ كـلـ لـحـظـةـ فـيـ هـذـاـ الـيـوـمـ  
فـيـ بـنـاءـ كـيـانـكـ،ـ وـتـنـمـيـةـ مـوـاهـبـكـ،ـ وـتـزـكـيـةـ عـمـلـكـ،ـ فـتـقـولـ:ـ لـلـيـوـمـ فـقـطـ أـهـذـبـ  
أـلـفـاظـيـ فـلـاـ أـنـطـقـ هـجـرـاـ أـوـ فـحـشـاـ،ـ أـوـ سـبـاـ،ـ أـوـ غـيـرـةـ.ـ لـلـيـوـمـ فـقـطـ سـوـفـ أـرـتـبـ  
بـيـتـيـ وـمـكـبـتـيـ،ـ فـلـاـ اـرـتـبـاـكـ وـلـاـ بـعـثـرـةـ،ـ وـإـنـماـ نـظـامـ وـرـتـابـةـ.ـ لـلـيـوـمـ فـقـطـ سـوـفـ  
أـعـيـشـ فـأـعـتـيـ بـنـظـافـةـ جـسـمـيـ،ـ وـتـحـسـيـنـ مـظـهـرـيـ،ـ وـالـهـتـامـ بـهـنـدـامـيـ،ـ  
وـالـاـتـزـانـ فـيـ مـشـيـتـيـ وـكـلـامـيـ وـحـرـكـاتـيـ.

لـلـيـوـمـ فـقـطـ سـأـعـيـشـ فـأـجـتـهـدـ فـيـ طـاعـةـ رـبـيـ،ـ وـتـأـدـيـةـ صـلـاتـيـ عـلـىـ أـكـمـلـ  
وـجـهـ،ـ وـالـتـزـودـ بـالـنـوـافـلـ،ـ وـتـعـاهـدـ مـصـحـفـيـ،ـ وـالـنـظـرـ فـيـ كـتـبـيـ،ـ وـحـفـظـ فـائـدةـ،ـ  
وـمـطـالـعـةـ كـتـابـ نـافـعـ.

لـلـيـوـمـ فـقـطـ سـأـعـيـشـ فـأـغـرـسـ فـيـ قـلـبـيـ الـفـضـيـلـةـ،ـ وـأـجـتـثـ منـهـ شـجـرـةـ  
الـشـرـ بـغـصـونـهـ الشـائـكـةـ،ـ منـ كـبـرـ وـعـجـبـ وـرـيـاءـ وـحـسـدـ وـحـقـدـ وـغـلـ وـسـوـءـ ظـنـ.

لـلـيـوـمـ فـقـطـ سـوـفـ أـعـيـشـ فـأـنـفـعـ الـآـخـرـينـ،ـ وـأـسـدـيـ الـجـمـيلـ إـلـىـ الـغـيـرـ،ـ  
أـعـوـدـ مـرـيـضاـ،ـ أـشـيـعـ جـنـازـةـ،ـ أـدـلـ حـيـرـانـ،ـ أـطـعـمـ جـائـعاـ،ـ أـفـرـجـ عـنـ مـكـرـوبـ،ـ أـقـفـ  
مـعـ مـظـلـومـ،ـ أـشـفـعـ لـضـعـيفـ،ـ أـوـاسـيـ مـنـكـوـبـاـ،ـ أـكـرـمـ عـالـمـاـ،ـ أـرـحـمـ صـفـيرـاـ،ـ  
أـجـلـ كـبـيرـاـ.

لليوم فقط سأعيش فيها ماضٍ ذهب وانتهى اغرب كشمسك، فلن أبكي  
عليك، ولن تراني أقف لأنذرك لحظة؛ لأنك تركتنا وهجرتنا وارتحلت عنّا  
ولن تعود إلينا أبداً الأبديين.

ويا مستقبل أنت في عالم الغيب فلن أتعامل مع الأحلام، ولن أبيع  
نفسى مع الأوهام، ولن أتعجل ميلاد مفقود، لأنّ غداً لا شيء؛ لأنّه لم يخلق  
ولأنّه لم يكن شيئاً مذكوراً.

يومك يومك أيها الإنسان أروع كلمة في قاموس السعادة لمن أراد  
الحياة في أبهى صورها وأجمل حلّها.

### عندي

## اترك المستقبل حتى يأتي

﴿أَتَى أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ﴾ لا تستبق الأحداث، أتريد إجهاض الحمل  
قبل تمامه؟! وقطف الشمرة قبل النضج؟! إنّ غداً مفقود لا حقيقة له، ليس له  
وجود، ولا طعم، ولا لون، فلماذا نشغل أنفسنا به، ونتوّجس من مصائبها، ونهتم  
لحوادثه. نتوقع كوارثه، ولا ندري هل يُحال بيننا وبينه، أو نلقاء، فإذا هو سرور  
وحبور؟! المهم أنه في عالم الغيب لم يصل إلى الأرض بعد، إن علينا أن لا نعبر  
جسراً حتى نأتيه، ومن يدري؟ لعلنا نقف قبل وصول الجسر، أو لعلّ الجسر  
ينهار قبل وصولنا، وربما وصلنا الجسر ومررنا عليه بسلام.

إن إعطاء الذهن مساحة أوسع للتفكير في المستقبل وفتح كتاب الغيب ثم الاكتواء بالمزعجات المتوقعة ممقوتاً شرعاً؛ لأنه طول أمل، وهو مذموم عقلاً؛ لأنه مصارعة للظلل. إن كثيراً من هذا العالم يتوقع في مستقبله الجوع والعرى والمرض والفقير والمسائب، وهذا كله من مقررات مدارس الشيطان:

﴿الشَّيْطَانُ يُعِدُّكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُّكُمْ مَغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلًا﴾.

كثيرٌ هم الذين يبكون؛ لأنهم سوف يجوعون غداً، وسوف يمرضون بعد سنة، وسوف ينتهي العالم بعد مائة عام. إن الذي عمره في يد غيره لا ينبغي له أن يراهن على العدم، والذي لا يدرى متى يموت لا يجوز له الاشتغال بشيء مفقود لا حقيقة له.

اترك غداً حتى يأتيك، لا تسأل عن أخباره، لا تنتظر زحوفه، لأنك مشغول باليوم.

وإن تعجب فعجبٌ هؤلاء يفترضون لهم نقداً ليقضوه نسيئة في يوم لم يُشرق شمسه ولم ير النور، فحذار من طول الأمل.



## كيف تواجهه النقد الآثم؟

الرُّقَّاءُ السُّخَفَاءُ سَبَّوَا الْخَالِقَ الرَّازِقَ جَلَّ فِي عَلَاهُ، وَشَتَّمُوا الْوَاحِدَ الْأَحَدَ لَا إِلَهَ إِلَّاهُو، فَمَاذَا أَتَوْعَقَ أَنَا وَأَنْتَ وَنَحْنُ أَهْلُ الْحِيفِ وَالْخَطَأِ، إِنَّكَ سَوْفَ تَوَاجَهُ فِي حَيَاتِكَ حَرِيًّا ضَرُوسًا لَا هُوَادَةٌ فِيهَا مِنَ النَّقْدِ الْأَثَمِ الْمَرِّ

ومن التحطيم المدروس المقصود، ومن الإهانة المتعمدة ما دام أنك تُعطي وتبني وتوثر وتسطع وتلمع، ولن يسكت هؤلاء عنك حتى تتخذ نفقاً في الأرض أو سلماً في السماء فتفر منهم، أما وأنت بين أظهرهم فانتظر منهم ما يسوئك ويبكي عينك، ويدمي مقلتك، ويقض مضجعك.

إن الجالس على الأرض لا يسقط، والناس لا يرفسون كلباً ميتاً، لكنهم يغضبون عليك لأنك فُقْتَهم صلاحاً، أو علماً، أو أديباً، أو مالاً، فأنت عندهم مُذنب لا توبة لك حتى ترك موهبتك ونعم الله عليك، وتنخلع من كل صفات الحمد، وتنسلخ من كل معانٍ للبل، وتبقى بليداً غبياً، صفرأً محطماً، مكدوداً، هذا ما يريدونه بالضبط. إذاً فاصمد لكلام هؤلاء ونقدتهم وتشويههم وتحقيرهم «أثبت أحد» وكن كالصخرة الصامدة المهيبة تتكسر عليها حبات البرد لتثبت وجودها وقدرتها على البقاء. إنك إن أصفيت لكلام هؤلاء وتفاعلبت به حققت أمنيتهم الفالية في تعكير حياتك وتکدير عمرك، ألا فاصفح الصفح الجميل، لا فأعرض عنهم ولا تك في ضيق مما يمکرون. إن نقدهم السخيف ترجمة محترمة لك، وبقدر وزنك يكون النقد الآثم المفتعل.

إنك لن تستطيع أن تغلق أفواه هؤلاء، ولن تستطيع أن تعتقل ألسنتهم لكنك تستطيع أن تدفن نقدتهم وتجنّبهم بتجافيك لهم، وإهمالك لشأنهم، واطراحك لأقوالهم: ﴿قُلْ مُوْتُوا بِغَيْظِكُمْ﴾. بل تستطيع أن تصب في أفواههم الخردل بزيادة فضائلك، وتربية محسنك، وتقويم اعوجاجك. إن كنت تُريد أن تكون مقبولاً عند الجميع، محبوباً لدى الكل، سليماً من العيوب عند العالم، فقد طلبت مستحيلاً وأمّلت أهلاً بعيداً.

## لا تنتظر شكرًا من أحد

خلق الله العباد ليذكروه، ورزق الله الخليقة ليشکروه، فعبد الكثيرُ غيرةً، وشكراً الغالبُ سواه؛ لأن طبيعة الجحود والنكران والجفاء وكفران النعم غالبة على النفوس، فلا تُصدِّم إذا وجدت هؤلاء قد كفروا جميلاً، وأحرقوا إحسانك، ونسوا معرفتك، بل ربما ناصبواك العداء، ورمواك بمنجنيق الحقد الدفين، لا لشيء إلا لأنك أحسنت إليهم ﴿وَمَا نَقْمُوا إِلَّا أَنْ أَغَاثَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ﴾. وطالع سجل العالم المشهود؛ فإذا في فصوله قصة أب ربَّ ابنه وغذاه وكساه وأطعمه وسقاه، وأدبه، وعلَّمه، سهر لينام، وجاء ليشبع، وتعب ليرتاح، فلما طرَّ شارب هذا الابن وقوى ساعده، أصبح لوالده كالكلب العقور، استخفافاً، ازدراءً، مقتاً، عقوقاً صارخاً، عذاباً وبيلاً. ألا فليهداً الذين احترقت أوراق جميلهم عند منكosi الفطر، ومحظمي الإرادات، وليهنتوا بعوض المثوبة عند من لا تنفذ خزائنه.

إن هذا الخطاب الحار لا يدعوك لترك الجميل، وعدم الإحسان لغير، وإنما يوطنك على انتظار الجحود، والتفكير لهذا الجميل والإحسان، فلا تبتئس بما كانوا يصنعون.

اعمل الخير لوجه الله؛ لأنك الفائز على كل حال، ثم لا يضرك غمط من غمطك، ولا جحود من جحدهك، وأحمد الله لأنك المحسن، وهو المسيء، واليد العليا خير من اليد السفلى ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُوراً﴾.

وقد ذهل كثير من العقلاة من جبَّة الجحود عند الغوغاء، وكأنهم ما سمعوا الوحي الجليل وهو ينعي على الصنف عته وتمرده ﴿مَرَّ كَانَ لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ كَذَلِكَ زُيْنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ لا تُفاجأ إذا أهديتَ بليداً قلماً فكتب به هجاءك، أو منحت جافياً عصاً يتوكأ عليها ويهش بها على غنمه، فشج بها رأسك، هذا هو الأصل عند هذه البشرية المحنطة في كفن الجحود مع باريها جل في علاه، فكيف بها معي ومعك؟!



## الإِحْسَانُ إِلَى الْغَيْرِ اَنْشَرَاحُ لِلصَّدَرِ

الجميل كاسمها، والمعروف كرسمها، والخير كطعمها. أول المستفیدین من إسعاد الناس هم المتفضلون بهذا الإسعاد، يجنون ثمرته عاجلاً في نفوسهم، وأخلاقهم، وضمائرهم، فيجدون الانشراح والانبساط، والهدوء والسکينة.

فإذا طاف بك طائف من همٌ أو ألمٌ بك غم فامنح غيرك معرفة، وأسد له جميلاً، تجد الفرج والرَّاحَةَ. أعط محروماً، انصر مظلوماً، أنقذ مكروباً، أطعم جائعاً، عِدْ مريضاً، أعن منكوباً، تجد السعادة تغمرك من بين يديك ومن خلفك.

إن فعل الخير كالطيب ينفع حامله وبائعه ومشتريه، وعوائد الخير النفسيّة عقاقير مباركة تصرف في صيدلية الذين عمرت قلوبهم بالبر والإحسان.

إن توزيع البسمات المشرقة على فقراء الأخلاق صدقة جارية في عالم القيم «ولو أن تلقى أخاك بوجهه طلق» وإن عبوس الوجه إعلان حرب ضروس على الآخرين لا يعلم قيامها إلا علام الغيوب.

شربة ماء من كف بغي ل الكلب عقور أثمرت دخول جنة عرضها السموات والأرض؛ لأن صاحب الثواب غفور شكور جميل، يحب الجميل، غني حميد.

يا من تهدهم كوابيس الشقاء والفرز والخوف هلموا إلى بستانالمعروف وتشاغلوا بالغير، عطاءً وضيافةً ومواساةً وإعانةً وخدمةً وستجدون السعادة طعماً ولوناً وذوقاً ﴿وَمَا لِأَحَدٍ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَىٰ ﴾٢٩﴿ إِلَّا ابْتِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَىٰ ﴾٣٠﴿ وَلَسَوْفَ يَرْضَى﴾.

### منبر

## اطرد الفراغ بالعمل

الفارغون في الحياة هم أهل الأراجيف والشائعات؛ لأن أذهانهم موزعة رضواً بأن يكونوا مع الخوالف ﴿رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الْخَوَافِل﴾.

إن أخطر حالات الذهن يوم يفرغ صاحبه من العمل، فيبقى كالسيارة المسرعة في انحدار بلا سائق، تجنج ذات اليمين وذات الشمال.

يوم تجد في حياتك فراغاً فتهيأ حينها للهم والغم والفرز؛ لأن هذا الفراغ يسحب لك كل ملفات الماضي، والحاضر، والمستقبل من أدراج الحياة

ف يجعل في أمر مريح، ونصيحتي لك ولنفسي أن تقوم بأعمال مثمرة بدلاً من هذا الاسترخاء القاتل لأنه وأدّ حفي، وانتحار بكسول مسكنٌ.

إن الفراغ أشبه بالتعذيب البطيء الذي يمارس في سجون الصين  
بوضع السجين تحت أنبوب يقطر كل دقيقة قطرة، وفي فترات انتظار هذه  
ال قطرات يُصاب السجين بالجنون.

الراحة غفلة، والفراغ لص محترف، وعقلك هو فريسة ممزقة لهذه  
الحروب الوهمية.

إذاً قم الآن صل أو اقرأ، أو سبّح، أو طالع، أو اكتب، أو رتب مكتبك،  
أو أصلح بيتك، أو انفع غيرك، حتى تقضى على الفراغ، وإنى لك من الناصحين.

اذبح الفراغ بسكين العمل، ويضمن لك أطباء العالم ٥٠٪ من السعادة  
مقابل هذا الإجراء الطارئ فحسب، انظر إلى الفلاحين والخباريين والبنائين  
يغدون بالأنشيد كالعصافير في سعادة وراحة وأنت على فراشك تمسح  
دموعك وتضطرب لأنك ملدوغ.

11.

لَا تَكُنْ اِمْمَاعَةً

لا تقمص شخصية غيرك ولا تدُبُّ في الآخرين. إن هذا هو العذاب الدائم، وكثيرُهم الذين ينسون أنفسهم وأصواتهم وحركاتهم، وكلامهم،

ومواهبيهم، وظروفهم، لينصهروا في شخصيات الآخرين، فإذا التكّلّف  
والصلف، والاحتراق، والإعدام للكيان وللذّات.

من آدم إلى آخر الخليقة لم يتفق اثنان في صورة واحدة، فلماذا يتّفقون  
في المواهب والأخلاق.

أنت شيء آخر لم يسبق لك في التاريخ مثيل ولن يأتي مثلك في  
الدنيا شبيه.

أنت مختلف تماماً عن زيد وعمرو فلا تحشر نفسك في سرداد التقليد  
والمحاكاة والذوبان.

انطلق على هيئتك وسجّيتك ﴿قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشْرِبَهُمْ﴾، ﴿وَكُلُّ  
وَجْهٌ هُوَ مُوْلَيْهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ﴾ عش كما خلقت لا تغير صوتك، لا  
تبدل نبرتك، لا تخالف مشيتك، هذب نفسك بالوحى، ولكن لا تلغي وجودك  
وتقتل استقلالك.

أنت لك طعم خاص، ولون خاص، ونريديك أنت بلونك هذا وطعمك هذا؛  
لأنك خلقت هكذا، وعرفناك هكذا «لا يكن أحدكم إمعة».

إن الناس في طبائعهم أشبه بعالم الأشجار: حلو وحامض، وطويل  
وقصير، وهكذا فليكونوا. فإن كنت كالملوز فلا تتحول إلى سفرجل؛ لأن  
جمالك وقيمتك أن تكون موزاً. إن اختلاف ألواننا وألسنتنا ومواهبنا  
وقدراتنا آية من آيات الباري فلا تجحد آياته.

## قضاء وقدر

﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُنَزَّلَ إِلَيْهَا﴾، جف القلم، رفعت الصحف، قضي الأمر، كتبت المقادير، ﴿لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا﴾، ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك.

إن هذه العقيدة إذا رسخت في نفسك وقررت في ضميرك صارت البالية عطية، والمحنة منحة، وكل الواقع جوائز وأوسمة «ومن يرد الله به خيراً يصب منه» فلا يصيبك قلق من مرض أو موت قريب، أو خسارة مالية، أو احتراق بيت، فإن الباري قد قدر، والقضاء قد حل، والاختيار هكذا، والخيرية لله، والأجر حصل، والذنب كُفُرٌ. هنيئاً لأهل المصائب صبرهم ورضاهم عن الآخذ، المعطي، القاً، الباسط، ﴿لَا يُسَأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسَأَلُونَ﴾.

ولن تهدأ أعصابك، وتسكن بلا بلبل نفسك، وتذهب وساوس صدرك؛ حتى تؤمن بالقضاء والقدر، جف القلم بما أنت لاق، فلا تذهب نفسك حسرات، لا تظن أنه كان بوسعك إيقاف الجدار أن ينهار، وحبس الماء أن ينسكب، ومنع الريح أن تهب، وحفظ الزجاج أن ينكسر، هذا ليس ب صحيح على رغمي ورغمك، وسوف يقع المقدور، وينفذ القضاء، ويحل المكتوب ﴿فَمَنْ شَاءَ فَلِيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلِيَكُفُرْ﴾.

استسلم للقدر قبل أن تطوق بجيش السخط والتدمير والعويل، اعترف بالقضاء قبل أن يدهمك سيل الندم، إذاً فليهدا بالك إذا فعلت الأسباب، وبذلت الحيل، ثم وقع ما كنت تحذر، فهذا هو الذي كان ينبغي أن يقع، ولا تقل «لو أني فعلت كذا لكان كذا وكذا، ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل».

### حَسَابٌ

#### ﴿إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾

يا إنسان بعد الجوع شبع، وبعد الظلماءِ رى، وبعد السهر نوم، وبعد المرض عافية، سوف يصل الغائب، ويهتدي الضال، ويفك العاني، وينقشع الظلم **﴿فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِنْدِهِ﴾**.

بُشِّرُ الليل بصبح صادق يطارده على رؤوس الجبال، ومسارب الأودية، بُشِّرُ المهموم بفرج مفاجئ يصل في سرعة الضوء، ولمح البصر، بُشِّرُ المنكوب بلطف خفي، وكف حانية وادعة.

إذا رأيت الصحراء تمتد وتمتد، فاعلم أن وراءها رياضاً خضراء وارفة الظلال.

إذا رأيت الحبل يشتد ويشتد، فاعلم أنه سوف ينقطع.

مع الدمعة بسمة، ومع الخوف أمن، ومع الفزع سكينة.  
النار لا تحرق إبراهيم الخليل، لأن الرعاية الربانية فتحت نافذة **﴿بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ﴾**.

البحر لا يفرق كليم الرحمن، لأن الصوت القوي الصادق نطق بـ ﴿كَلَّا﴾  
إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْدِيْنَ ﴿﴾.

المعصوم في الفار بـ شـ صاحبه بأنه وحده جل في علاه معنا؛ فنزل  
الأمن والفتح والسكينة.

إن عبيد ساعاتهم الراهنة، وأرقاء ظروفهم القاتمة، لا يرَوْنَ إلَّا النكـ  
والضيقـ والـتـعـاسـةـ، لأنـهـمـ لاـ يـنـظـرـونـ إـلـاـ إـلـىـ جـدـارـ الفـرـفةـ، وـبـابـ الدـارـ  
فـحـسـبـ. أـلـاـ فـلـيـمـدـوـ أـبـصـارـهـمـ وـرـاءـ الـحـجـبـ، وـلـيـطـلـقـواـ أـعـنـهـمـ أـفـكـارـهـمـ  
إـلـىـ مـاـ وـرـاءـ الـأـسـوـادـ.

إذاً فلا تضق ذرعاً فمن الحال دوام الحال، وأفضل العبادة انتظار  
الفرج، الأيام دول، والدهر قلب، والليالي حبالي، والغيب مستور، والحكيم كل  
يوم هو في شأن، ولعل الله يحدث بعد ذلك أمراً، وإن مع العسر يسراً، إن  
مع العسر يسراً.

M. J. MORSE

اصنع من الليمون شراباً حلواً

الذكي الأريب يحول الخسائر إلى أرباح، والجاهل الرعديد يجعل المصيبة مصيبيتين.

طرد الرسول ﷺ من مكة فأقام في المدينة دولة ملأت سمع التاريخ وبصره.

سُجنَّ أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ وَجَلْدُهُ، فَصَارَ إِمَامَ السَّنَةِ، وَحُبِّسَ أَبْنَ تِيمِيَّةَ فَأَخْرَجَ  
مِنْ حَبْسِهِ عَلِمًا جَمَّاً، وَوُضِعَ السَّرْخِسِيُّ فِي قَعْرِ بَئْرِ مَعْتَلَةَ فَأَخْرَجَ عَشْرِينَ  
مَجْلِدًا فِي الْفَقَهِ، وَأَقْعَدَ أَبْنَ الْأَثِيرِ فَصَنْفَ جَامِعَ الْأَصْوَلِ، وَالنَّهَايَةُ مِنْ أَشْهَرِ  
وَأَنْفَعِ كُتُبِ الْحَدِيثِ، وَنَفَيَ أَبْنَ الْجُوزِيِّ مِنْ بَغْدَادَ، فَجَوَّدَ الْقِرَاءَاتِ السَّبْعِ،  
وَأَصَابَتْ حَمَّى الْمَوْتِ مَالِكَ بْنَ الْرِّبَّ فَأُرْسَلَ لِلْعَالَمَيْنِ قَصِيدَتِهِ الرَّائِعَةُ الْذَّائِعَةُ  
الَّتِي تَعْدُ دَوَّاِينَ شُعَرَاءِ الدُّولَةِ الْعَبَاسِيَّةِ، وَمَاتَ أَبْنَاءُ أَبِي ذَوِي الْهَذَلِيِّ فَرَثَاهُمْ  
بِإِلِيَّادَةِ أَنْصَتَ لَهَا الْدَّهْرُ، وَذَهَلَ مِنْهَا الْجَمَهُورُ، وَصَنَقَ لَهَا التَّارِيَخُ.

إِذَا دَاهَمْتَكَ دَاهِيَّةَ فَانْظُرْ فِي الْجَانِبِ الْمُشْرِقِ مِنْهَا، وَإِذَا نَاوَلْتَكَ أَحْدَهُمْ  
كَوْبَ لِيْمُونَ فَأَضْفِ إِلَيْهِ حَفْنَةَ مِنْ سُكَّرٍ، وَإِذَا أَهْدَى لَكَ ثَعْبَانًاً فَخُذْ جَلْدَهُ  
الثَّمَنِ وَاتْرُكْ بَاقِيَّهُ، وَإِذَا لَدَغْتَكَ عَقْرَبٌ فَاعْلَمْ أَنَّهُ مَصْلٌ وَاقِعٌ وَمَنَعَةٌ حَصِينَةٌ  
ضَدَّ سَمِّ الْحَيَاةِ.

تَكَيَّفَ فِي ظَرْفَكَ الْقَاسِيِّ، لِتَخْرُجَ لَنَا مِنْهُ زَهْرًا وَوَرَدًا وَيَا سَمِينًا،  
﴿وَعَسَى أَنْ تَكْرُهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ﴾.

سُجِنَتْ فَرْنَسَا قَبْلَ ثُورَتِهَا الْعَارِمَةِ شَاعِرِيْنَ مُجَيِّدِيْنَ مُتَفَاقِيْلًا وَمُتَشَائِمًا  
فَأَخْرَجَا رَأْسِيْهِمَا مِنْ نَافِذَةِ السُّجَنِ، فَأَمَا الْمُتَفَاقِيْلُ فَنَظَرَ نَظَرَةَ النَّجُومِ  
فَضَحَّكَ، وَأَمَا الْمُتَشَائِمُ فَنَظَرَ إِلَى الطَّينِ فِي الشَّارِعِ الْمُجاوِرِ فَبَكَى، اَنْظُرْ إِلَى  
الْوَجْهِ الْآخِرِ لِلْمَأْسَاءِ، لَأَنَّ الشَّرِّ الْمُحْضَ لَيْسَ مُوْجُودًا؛ بَلْ هُنَاكَ خَيْرٌ  
وَمَكْسُبٌ وَفَتْحٌ وَأَجْرٌ.



﴿أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ﴾

من الذي يفرز إليه المكروب، ويستفيث به المنكوب، وتصمد إليه الكائنات، وتسأله المخلوقات، وتلهم بذكره الألسن، وتتألهُ القلوب إنَّه الله لا إله إلَّا هو.

وحقٌّ عليٌّ وعليك أن ندعوه في الشدة والرخاء، والسراء والضراء، ونفرز إليه في الملمَّات، ونتوسلُ إليه في الكربات، وننطرب على عتبات بابه سائلين باكين ضارعين منيبيين، حينها يأتي مدده، ويصل عونه، ويسرع فرجه، ويحل فتحه **﴿أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ﴾** فينجي الغريق، ويرد الغائب، ويعافي المبتلى، وينصر المظلوم، ويهدي الضال، ويشفي المريض، ويفرج عن المكروب **﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلُكِ دَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾**.

ولن أسرد عليك هنا أدعية إزاحة الهم والغم والحزن والكرب، ولكن أحيلك إلى كتب السنة لتعلم شريف الخطاب معه؛ فتتاجيه وتناديه وتدعوه وترجوه، فإن وجدته وجدت كل شيء، وإن فقدت الإيمان به فقدت كل شيء، إن دعاءك ربك عبادة أخرى، وطاعة عظمى ثانية فوق حصول المطلوب، وإن عباداً يجيد فن الدعاء حري أن لا يهتم ولا يغتم ولا يقلق، كل الحال تصرّم إلَّا حبله، كل الأبواب توصد إلَّا بابه، وهو قريب سميع مجيب، يجيب المضطر إذا دعاه. يأمرك - وأنت الفقير الضعيف المحتاج، وهو الغني القوي الواحد الماجد - بأن تدعوه **﴿ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾** إذا نزلت بك النوازل، وألمت بك الخطوب فالهجر بذكره، واهتف باسمه، واطلب مدده واسأله فتحه

ونصره، مَرْغُ الجبين لتقديس اسمه، لتحصل على تاج الحرية، وأرغم الأنف  
في طين عبوديته لتحوز وسام النجاة، مد يديك، ارفع كفيك، أطلق لسانك،  
أكثر من طلبه، بالغ في سؤاله، ألحّ عليه، الزم بابه، انتظر لطفه، ترقب  
فتحه، اشدّ باسمه، أحسن ظنك فيه، انقطع إليه، تبتل إليه تبتيلًاً حتى  
تسعد وتفلح.



### وليس عك بيتك

العزلة الشرعية السنّية: بعده عن الشر وأهله، والفارغين واللاهين  
والفوضويين، فيجتمع عليك شملك، ويهدا بالك، ويرتاح خاطرك، ويجد  
ذهنك بدرر الحكم، ويسرح طرفك في بستان المعارف.

إن العزلة عن كل ما يشغل عن الخير والطاعة دواء عزيز جرّبه أطباء  
القلوب فنفع أئمّا نجاح، وأنا أدلك عليه، في العزلة عن الشر واللغو وعن  
الدهماء تلقيح للفكر، وإقامة لناموس الخشية، واحتفال بمولد الإنابة  
والذذكر، وإنما كان الاجتماع المحمود والاختلاط الممدوح في الصلوات  
والجمع ومجالس العلم والتعاون على الخير، أما مجالس البطالة والعطالة  
فحذار حذار، اهرب بجلدك، ابك على خطيئتك، وأمسك عليك لسانك،  
وليس عك بيتك. الاختلاط الهمجي حرب شعواء على النفس، وتهديد خطير  
لدنيا الأمان والاستقرار في نفسك، لأنك تجالس أساطين الشائعات، وأبطال

الأرجيف، وأساتذة التبشير بالفتن والكوارث والمحن، حتى تموت كل يوم سبع مرات قبل أن يصلك الموت ﴿لَوْ خَرَجُوا فِي كُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا﴾.

إِذَا فرجائي الوحيد إقبالك على شأنك، والانزواء في غرفتك، إِلَّا من قول خير أو فعل خير، حينها تجد قلبك عاد إليك، فسلم وقتل من الضياع، وعمرك من الإهدار، ولسانك من الغيبة، وقلبك من القلق، وأذنك من الخنا ونفسك من سوء الظن، ومن جرب عرف، ومن أركب نفسه مطايياً الأوهام، واسترسل مع العوام فقل عليه السلام.



### العوض من الله

لا يسلبك الله شيئاً إِلَّا عوضك خيراً منه إذا صبرت واحتسبت «من أخذت حبيبتيه فصبر عوضته منها الجنة» يعني عينيه «من سلبت صفيه من أهل الدنيا ثم احتسب عوضته من الجنة» من فقد ابنه وصبر بُنيَ له بيت الحمد في الخلد، وقس على هذا المنوال فإن هذا مجرد مثال.

فلا تأسف على مصيبة، فإن الذي قدرها عنده جنة وثواب وعوض وأجر عظيم.

إن أولياء الله المصابين المبتلين ينوه بهم في الفردوس: ﴿سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ فَنَعْمَ عَقْبَى الدَّارِ﴾.

وَحْقٌ عَلَيْنَا أَن نَنْظُرَ فِي عَوْضِ الْمُصِيبَةِ وَثَوَابِهَا وَخَلْفِهَا الْخَيْرُ ﴿أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَتَّدُونَ﴾ هَنِئًا لِلْمُصَابِينَ، بَشَرِي لِلْمُنْكُوبِينَ.

إِنْ عَمَرَ الدُّنْيَا قَصِيرٌ وَكَنْزُهَا حَقِيرٌ، وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى فَمَنْ أُصْبِيَ هُنَّا كَوْفَئُ هُنَّا، وَمَنْ تَعَبَ هُنَّا ارْتَاحَ هُنَّا، أَمَّا الْمُتَعَلِّقُونَ بِالدُّنْيَا، الْعَاشُقُونَ لَهَا، الرَاكِنُونَ إِلَيْهَا، فَأَشَدُّ مَا عَلَى قُلُوبِهِمْ فَوْتُ حَظْوَظِهِمْ مِنْهَا، وَتَغْيِيصُ رَاحِتِهِمْ فِيهَا؛ لِأَنَّهُمْ يَرِيدُونَهَا وَحْدَهَا فَلَذِكَ تَعْظِيمُهُمْ عَلَيْهِمُ الْمُصَابُ، وَتَكْبِرُهُمْ عَنْهُمُ النَّكَبَاتِ لِأَنَّهُمْ يَنْظَرُونَ تَحْتَ أَقْدَامِهِمْ، فَلَا يَرَوْنَ إِلَّا الدُّنْيَا الْفَانِيَةَ الرَّهِيْدَةَ الرَّخِيْصَةَ.

أَيُّهَا الْمُصَابُونَ مَا فَاتَ شَيْءٌ وَأَنْتُمُ الرَّابِحُونَ، فَقَدْ بَعَثَ لَكُمْ بِرْسَالَةٍ بَيْنَ أَسْطُرِهَا لَطْفٌ وَعَطْلَفٌ وَثَوَابٌ وَحَسْنٌ اخْتِيَارٌ. إِنْ عَلَى الْمُصَابِ الَّذِي ضَرَبَ عَلَيْهِ سَرَادِقَ الْمُصِيبَةِ أَنْ يَنْظَرَ لِيَرَى أَنَّ النَّتْيُوجَةَ ﴿فَضَرَبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قَبْلِهِ الْعَذَابُ﴾، وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَى وَأَهْنَأْ وَأَمْرًا وَأَجْلًا وَأَعْلَى.

## فِي

### الإِيمَانُ هُوَ الْحَيَاةُ

الْأَشْقِيَاءُ بِكُلِّ مَعْنَى الشَّقَاءِ هُمُ الْمُفَلِّسُونَ مِنْ كُنُوزِ الإِيمَانِ، وَمِنْ رَصِيدِ الْيَقِينِ، فَهُمْ أَبْدَأُ فِي تَعَاسَةٍ وَغَضَبٍ وَمَهَانَةٍ وَذَلَّةٍ ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا﴾.

لَا يُسْعِدُ النَّفْسَ وَيُزَكِّيْهَا وَيُطَهِّرُهَا وَيُفْرِحُهَا وَيُذْهِبُ غُمَّهَا وَهَمَّهَا وَقُلْقَهَا  
إِلَّا إِيمَانُ بِاللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، لَا طَعْمٌ لِّلْحَيَاةِ أَصْلًا إِلَّا بِإِيمَانٍ.

إن الطريقة المثلى للملاحة إن لم يؤمنوا أن ينتحروا ليりحو أنفسهم من هذه الآصار والأغلال والظلمات والدوahi، يا لها من حياة تعيسة بلا إيمان، يا لها من لعنة أبدية حاقت بالخارجين على منهج الله في الأرض ﴿ وَنَقْلَبُ أَفْئَدَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ وقد آن الأوان للعالم أن يقتتع كل القناعة وأن يؤمن كل الإيمان بأن لا إله إلا الله بعد تجربة طويلة شاقة عبر قرون غابرة توصل بعدها العقل إلى أن الصنم خرافه والكفر لعنة، والإلحاد كذبة، وأن الرسل صادقون، وأن الله حق له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قادر.

وبقدر إيمانك قوة وضعفًا، حرارة وبرودة، تكون سعادتك وراحتك وطمأنينتك.

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحِيْنَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيْنَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ وهذه الحياة الطيبة هي استقرار نفوسهم لحسن موعد ربهم، وثبات قلوبهم بحب باريهم، وطهارة ضمائركم من أوضار الانحراف، وبرود أعصابهم أمام الحوادث، وسکينة قلوبهم عند وقع القضاء، ورضاهم في مواطن القدر، لأنهم رضوا بالله ربًا، وبالإسلام ديناً، وبمحمد ﷺ نبياً ورسولاً.

## اجن العسل ولا تكسر الخلية

الرفق ما كان في شيء إلا زانه، وما نزع من شيء إلا شانه، اللذين في الخطاب، البسمة الرائقة على المحيى، الكلمة الطيبة عند اللقاء، هذه حل منسوجة يرتديها السعداء، وهي صفات المؤمن كالنحلة تأكل طيباً وتصنع طيباً، وإذا وقعت على زهرة لا تكسرها لأن الله يعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف. إن من الناس من تشرب لقدومهم الأعناق، وتشخص إلى طلائعهم الأبصار، وتحييهم الأفئدة وتشيّعهم الأرواح، لأنهم محظوظون في كلامهم في أخذهم وعطائهم، في بيعهم وشرائهم، في لقائهم ووداعهم.

إن اكتساب الأصدقاء فن مدروس يجيده النبلاء الأبرار، فهم محفوفون دائماً وأبداً بهالة من الناس إن حضروا فالبشير والأنس، وإن غابوا فالسؤال والدعاء.

إن هؤلاء السعداء لهم دستور أخلاق عنوانه: ﴿ادْفِعْ بِمَا تِيَّبَ هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ﴾ فهم يمتصون الأحقاد بعاطفهم الجياشة، وحلّهم الدافئ، وصفحهم البريء، يتّناسون الإساءة ويحفظون الإحسان، تمر بهم الكلمات النابية فلا تلجم آذانهم بل تذهب بعيداً هناك إلى غير رجعة. هم في راحة، والناس منهم في أمن، وال المسلمين منهم في سلام «السلام من سلم المسلمين من لسانه ويده، والمؤمن من أمنه الناس على دمائهم وأموالهم» «إن الله أمرني أن أصل من قطعني وأن أعفو عنمن

ظلمني وأن أعطي من حرمي» ﴿وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ﴾  
بِشَّرَ هُؤُلَاءِ بِثَوَابِ عَاجِلٍ مِّنَ الْطَّمَانِيَّةِ وَالسَّكِينَةِ وَالْهُدُوءِ.

وَبِشَّرَهُمْ بِثَوَابِ أَخْرَوِيٍّ كَبِيرٍ فِي جَوَارِ رَبِّ غَفُورٍ فِي جَنَّاتِ وَنَهَرٍ ﴿فِي  
مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُّقْتَدِرٍ﴾.



﴿أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾

الصدق حبيب الله، والصراحة صابون القلوب، والتجربة برهان، والرائد  
لا يكذب أهله، ولم يوجد عمل أشرف للصدر وأعظم للأجر كالذكر  
﴿فَادْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ﴾ وذكره سبحانه جنته في أرضه، من لم يدخلها لم  
يدخل جنة الآخرة، وهو إنقاذ للنفس من أوصابها وأتعابها وأضطرابها، بل  
هو طريق ميسّر مختصر إلى كل فوز وفلاح. طالع دواوين الوعي لترى فوائد  
الذكر، وجرب مع الأيام بسمه لتنال الشفاء.

بذكره سبحانه تنقشع سحب الخوف والفزع والهم والحزن. بذكره تزاح  
جبال الكرب والغم والأسى.

ولا عجب أن يرتاح الذاكرون، فهذا هو الأصل الأصيل، لكن  
العجب العجاب كيف يعيش الغافلون عن ذكره ﴿أَمْوَاتٌ غَيْرُ أَحْيَاءٍ وَمَا  
يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يَعْثُرُونَ﴾.

يا من شكى الأرق، وبكى من الألم، وتفجّع من الحوادث، ورمته الخطوب، هيا  
اهتف باسمه المقدس، ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيّاً﴾.

بقدر إكثارك من ذكره ينبعض خاطرك، يهدأ قلبك، تسعد نفسك،  
يرتاح ضميرك، لأن في ذكره جل في علاه معاني التوكل عليه، والثقة به  
والاعتماد عليه، والرجوع إليه، وحسن الظن فيه، وانتظار الفرج منه، فهو  
قريب إذا دُعي، سميع إذا نُودي، مجيب إذا سُئل، فاضرع واحضر واحش،  
وردد اسمه الطيب المبارك على لسانك توحيداً وشاءً ومدحًا ودعاً وسؤالاً  
 واستفشاراً، وسوف تجد بحوله وقوته . السعادة والأمن والسرور والنور  
والحبور ﴿فَاتَّاهُمُ اللَّهُ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الْآخِرَةِ﴾.



﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ﴾

الحسد كالأكلة الملحة تتخر العظم نخراً، إن الحسد مرض مزمن يعيث  
في الجسم فساداً، وقد قيل: لا راحة لحسود فهو ظالم في ثوب مظلوم،  
 وعدو في جلباب صديق. وقد قالوا: لله در الحسد ما أعدله،  
 بدأ بصاحب فقتله.

إنني أنهى نفسي ونفسك عن الحسد رحمة بي وبك، قبل أن نرحم  
 الآخرين؛ لأننا بحسدنا لهم نطعم لهم لحومنا، ونسقي لهم دماءنا، ونوزع  
 نوم جفوننا على الآخرين.

إن الحاسد يشعل فرناً ساخناً ثم يقتحم فيه. التغفيف والكدر والهم الحاضر أمراض يولد لها الحسد لتقضي على الراحة والحياة الطيبة الجميلة. بلية الحاسد أنه خاصم القضاء، واتهم الباري في العدل، وأساء الأدب مع الشرع، وخالف صاحب المنهج.

يا للحسد من مرض لا يؤجر عليه صاحبه، ومن بلاء لا يثاب عليه المبتلى به، وسوف يبقى هذا الحاسد في حرقة دائمة حتى يموت أو تذهب نعم الناس عنهم. كل يُصالح إلا الحاسد فالصلح معه أن تخلّي عن نعم الله وتتنازل عن موهبتك، وتلغي خصائصك، ومناقبك، فإن فعلت ذلك فلعله يرضى على مرضض، نعود بالله من شر حاسد إذا حسد، فإنه يصبح كالثعبان الأسود السّام لا يقر قراره حتى يفرغ سمه في جسم بريء.

فأنهاك أنهاك عن الحسد واستعد بالله من الحاسد فإنه لك بالمرصاد.



### أقبل الحياة كما هي

حال الدنيا منفحة اللذات، كثيرة التبعات، جاهمة المحيَا، كثيرة التلّون،  
مزجت بالكدر، وخلطت بالنكد، وأنت منها في كبد.

ولن تجد والدأ أو زوجة، أو صديقاً، أو نبيلاً، ولا مسكنأ ولا وظيفة إلا وفيه ما يكدر، وعنه ما يسوء أحياناً، فأطفي حر شره ببرد خيره، لتجو رأساً برأس، والجروح قصاص.

أراد الله لهذه الدنيا أن تكون جامعة للضدين، والنوعين، والفرقين، والرأيين خير وشر، صلاح وفساد، سرور وحزن، ثم يصفو الخير كله والصلاح والسرور في الجنة، ويجمع الشر كله والفساد والحزن في النار. وفي الحديث: «الدنيا ملعونة ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما والاه وعالم ومتعلم» فعش واقعك ولا تسرح مع الخيال وحلق في عالم المثاليات، اقبل دنياك كما هي، وطوع نفسك لمعايشتها ومواطنتها، فسوف لا يصفو لك فيها صاحب، ولا يكمل لك فيها أمر، لأن الصفو والكمال والتمام ليس من شأنها ولا من صفاتها.

لن تكمل لك زوجة، وفي الحديث: «لا يفرك مؤمن مؤمنة إن كره منها خلقاً رضي منها آخر».

فينبغي أن نسد ونقارب، ونفع ونصف، ونأخذ ما تيسر، ونذر ما تعسر ونغض الطرف أحياناً، ونسدد الخطى، ونتفاوض عن أمور.

### حُبُّكِ

## تعزّ بأهل البلاء

تلت يمنة ويسرة، فهل ترى إلا مبتلى؟ وهل تشاهد إلا منكوباً، في كل دار نائحة، وعلى كل خد دمع، وفي كل وادٍ بنو سعد.

كم من المصائب، وكم من الصابرين، فلست أنت وحدك المصاب، بل مصابك أنت بالنسبة لغيرك قليل، كم من مريض على سريره من أعوام، يتقلب ذات اليمين وذات الشمال، يئن من الألم، ويصبح من السقم.

كم من محبوس مرت به سنوات ما رأى الشمس بعينه، وما عرف  
غير زنزانته.

كم من رجل وامرأة فقدا فلذات أكبادهما في ميعة الشباب  
وريغان العمر.

كم من مكروب ومدين ومصاب ومنكوب.

آن لك أن تتعزّ بهؤلاء، وأن تعلم علم اليقين أن هذه الحياة سجنٌ  
للمؤمن، ودار للأحزان والنكبات، تصبح القصور حافلة بأهلها وتمسي خاوية  
على عروشها، بينما الشمل مجتمع، والأبدان في عافية، والأموال وافرة،  
والأولاد كثر، ثم ما هي إلّا أيام فإذا الفقر والموت والفرق والأمراض  
﴿وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلَنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمُ الْأَمْثَالَ﴾ فعليك أن توطن نفسك  
كتوطين الجمل المحنك الذي يبرك على الصخرة، وعليك أن توازن مصابيك  
بمن حولك، وبمن سبقك في مسيرة الدهر، ليظهر لك أنك معافي بالنسبة  
لهؤلاء، وأنه لم يأتوك إلّا وخذات سهلة، فاحمد الله على لطفه، واسكره على  
ما أبقى، واحتسب ما أخذ، وتَعَزّ بمن حولك.

ولك في الرسول ﷺ قدوة وقد وضع السلى على رأسه، وأدميَت قدماه  
وشُجّ وجهه، وحُوصر في الشعب حتى أكل ورق الشجر، وطرد من مكة،  
وكسرت ثيتيه، ورمي عرض زوجته الشريف، وقتل سبعون من أصحابه،  
وفقد ابنه، وأكثر بناته في حياته، وربط الحجر على بطنه من الجوع، وأنهم  
بأنه شاعر ساحر كاهن مجنون كاذب، صانه الله من ذلك، وهذا بلاء لابد

منه وتمحیص لا أعظم منه، وقد قُتل قبل زکریا، وذبح یحیی، وہجر موسی، ووضع الخلیل فی النار، وسار الأئمّة علی هذا الطریق فضرج عمر بدمه، واغتیل عثمان، وطعن علی، وجلدت ظهر الأئمّة وسُجنَ الأخیار، ونکل بالأبرار **﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَاتِكُمْ مَثْلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسْتُهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَاءُ وَزُلْزُلُوا﴾**.



## الصلوة.. الصلاة

**﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ﴾**.

إذا داهنك الخوف وطُوقك الحزن، وأخذ الهم بتلابيبك، فقم حالاً إلى الصلاة، تُثْبِّت لك روحك، وتطمئن نفسك، إن الصلاة كفيلة - بإذن الله - باجتياح مستعمرات الأحزان والغموم، ومطاردة فلول الاكتئاب.

كان صلوات الله عليه إذا حزبَه أمرٌ قال: «أرحنَا بالصلوة يا بلال» فكانت قرة عينه وسعادته وبهجهته.

وقد طالعت سير قوم أفاداً إذا ضاقت بهم الضوائق، وكشرت في وجوههم الخطوب، فزعوا إلى صلاة خاشعة، فتعود لهم قواهم وإراداتهم وهمهم.

إن صلاة الخوف فرضت لتأدي في ساعة الرعب، يوم تطايير الجمام، وتسيل النفوس على شفرات السیوف، فإذا أعظم ثبیت وأجل سکینة صلاة خاشعة.

إن على الجيل الذي عصفت به الأمراض النفسية أن يتعرّف على المسجد، وأن يمرّغ جبينه ليرضي ربّه أولاً، ولينقذ نفسه من هذا العذاب الواسب، وإنّ الدمع سوف يحرق جفنه، والحزن سوف يحطّم أعصابه، وليس لديه طاقة تمدّد بالسکينة والأمن إلّا الصلاة.

من أعظم النعم - لو كنا نعقل - هذه الصلوات الخمس كل يوم وليلة كفارة لذنبنا، رفعه لدرجاتنا عند ربنا، ثم هي علاج عظيم لآسينا، ودواء ناجع لأمراضنا، تسکب في ضمائرنا مقدّير زاكية من اليقين، وتملأ جوانحنا بالرّضا. أما أولئك الذين جانبوا المسجد، وتركوا الصلاة، فمن نك إلى نك، ومن حزن إلى حزن، ومن شقاء إلى شقاء ﴿فَتَعْسَأَ لَهُمْ وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ﴾.

### حَسِبْنَا اللَّهَ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ

تفويض الأمر إلى الله، والتوكّل عليه، والثقة بوعده، والرضا بصنعيه، وحسن الظن به، وانتظار الفرج منه؛ من أعظم ثمرات الإيمان، وأجلّ صفات المؤمنين، وحينما يطمئن العبد إلى حسن العاقبة، ويعتمد على ربّه في كلّ شأنه، يجد الرعاية، والولالية، والكافية، والتأييد، والنصرة.

لما ألقى إبراهيم عليه السلام في النار قال: حسبنا الله ونعم الوكيل، فجعلها الله عليه بردًا وسلامًا، ورسولنا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وأصحابه لما هدّدوا بجيوش

الكفار، وكتائب الوثنية قالوا: ﴿ حَسْبَنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ (١٧٣) فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسِسْهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضْوَنَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾.

إن الإنسان وحده لا يستطيع أن يصافع الأحداث، ولا يقاوم الملمات، ولا ينازل الخطوب، لأنه خلق ضعيفاً عاجزاً، إلا حينما يتوكى على ربّه ويثق بمولاه، ويفوض الأمر إليه، وإلا فما حيلة هذا العبد الفقير الحقير إذا احتوشه المصائب، وأحاطت به النكبات ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾.

فيما من أراد أن ينصح نفسه: توكل على القوي الغني ذي القوة المتين، لينقذك من الويلات، ويخرجنك من الكربات، واجعل شعارك ودثارك حسينا الله ونعم الوكيل، فإن قلَّ مالك، وكثُرَ دَيْنُك، وجفت مواردك، وشحَّت مصادرك، فناد: حسينا الله ونعم الوكيل.

وإذا خفت من عدو، أو رعبت من ظالم، أو فزعت من خطب فاهتف: حسينا الله ونعم الوكيل.

﴿ وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِيًّا وَنَصِيرًا ﴾.

حَسِّنْ

## ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ﴾

مما يشرح الصدر، ويزيج سحب الهم والغم، السفر في الديار، وقطع القفار، والتقلب في الأرض الواسعة، والنظر في كتاب الكون المفتوح لتشاهد أقلام القدرة وهي تكتب على صحفات الوجود آيات الجمال، لترى حدائق ذات بهجة، ورياضاً أنيقة وجنات ألفافاً، اخرج من بيتك وتأمل ما حولك وما بين يديك وما خلفك، اصعد الجبال، اهبط الأودية، تسلق الأشجار، عب من الماء النمير، ضع أنفك على أغصان الياسمين، حينها تجد روحك حرة طليقة، كالطائر الغرّيد تسبح في فضاء السعادة، اخرج من بيتك، ألق الغطاء الأسود عن عينيك، ثم سر في فجاج الله الواسعة ذاكراً مسبحاً.

إن الانزواء في الغرفة الضيّقة مع الفراغ القاتل طريق ناجح للانتحار، ولن يست غرفتك هي العالم، ولنست أنت كل الناس، فلم الاستسلام أمام كتائب الأحزان، ألاً فاهاهف ببصرك وسمعيك وقلبك: ﴿أَنْفِرُوا خَفَافاً وَثِقَالاً﴾، تعال لقرأ القرآن هنا بين الجداول والخمائل، بين الطيور وهي تتلو خطب الحب، وبين الماء وهو يروي قصة وصوله من التلّ.

إن الترحال في مسارب الأرض متعة يوصي بها الأطباء لمن ثقلت عليه نفسه، وأظلمت عليه غرفته الضيّقة، فهياً بنا نسافر لنسعد ونفرح ونفكرون ونتدبّر ﴿وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ﴾.

## صبرٌ جميل

التحلي بالصبر من شيم الأفذاذ الذين يتلقون المكاره برحابة صدر  
وبقوه إراده، ومناعة أبيه. وإن لم أصبر أنا وأنت فماذا نصنع؟

هل عندك حل لنا غير الصبر؟ هل تعلم لنا زاداً غيره؟

كان أحد العظام مسرحاً تركض فيه المصائب، وميداناً تتسابق فيه  
النكبات، كلما خرج من كربة زارتة كربة أخرى، وهو متترس بالصبر، متدرع  
بالثقة بالله.

هكذا يفعل النبلاء، يُصارعون الملّمات ويطرحون النكبات أرضاً.

دخلوا على أبي بكر - رضي الله عنه - وهو مريض، قالوا: ألا ندعوك  
طبيباً؟ قال: الطبيب قد رأني. قالوا: فماذا قال؟ قال: يقول: إني فعال لما أريد.

واصبر وما صبرك إلّا بالله، اصبر صبر واثق بالفرج، عالم بحسن  
المصير، طالب للأجر، راغب في تكفير السيئات، اصبر مهما ادلهمت  
الخطوب، وأظلمت أمامك الدروب، فإن النصر مع الصبر، وإن الفرج مع  
الكرb، وإن مع العسر يسراً.

قرأت سير عظام مروا في هذه الدنيا، وذهلت لعظيم صبرهم وقوه  
احتمالهم، كانت المصائب تقع على رؤوسهم كأنها قطرات ماء باردة، وهم في  
ثبات الجبال، وفي رسوخ الحق، فما هو إلّا وقت قصير فتشرق وجههم  
على طلائع فجر الفرج، وفرحة الفتح، وعصر النصر. وأحدهم ما اكتفى  
بالصبر وحده، بل نازل الكوارث، وصاح في وجه المصائب متحدياً.

## لَا تَحْمِلُ الْكُرْتَةَ الْأَرْضِيَّةَ عَلَى رَأْسِكَ

نَفَرَ مِنَ النَّاسِ تَدُورُ فِي نُفُوسِهِمْ حَرْبٌ عَالَمِيَّةُ، وَهُمْ عَلَى فَرْشِ النَّوْمِ،  
فَإِذَا وَضَعَتِ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا غَنَمَوا قَرْحَةَ الْمَعْدَةِ، وَضَغْطَ الدَّمِ وَالسَّكَرِيِّ.  
يَحْتَرِقُونَ مَعَ الْأَحْدَاثِ، يَغْضِبُونَ مِنْ غَلَاءِ الْأَسْعَارِ، يَثُورُونَ لِتَأْخِرِ الْأَمْطَارِ،  
يَضْجُّونَ لِانْخِفَاضِ سُعْرِ الْعَمَلَةِ، فَهُمْ فِي اِنْزِعَاجٍ دَائِمٍ، وَقَلْقٌ وَاصْبَحَ  
﴿يَحْسُبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ﴾.

وَنَصِيحَتِي لَكَ أَنْ لَا تَحْمِلُ الْكُرْتَةَ الْأَرْضِيَّةَ عَلَى رَأْسِكَ، دَعِ الْأَحْدَاثَ عَلَى  
الْأَرْضِ وَلَا تَضْعُهَا فِي أَمْعَائِكَ. إِنَّ الْبَعْضَ عِنْدَهُ قَلْبٌ كَالْإِسْفَنْجَةِ يَتَشَرَّبُ  
الشَّائِعَاتِ وَالْأَرْجِيفَ، يَنْزَعُجُ لِلتَّوَافِهِ، يَهْتَزُ لِلْوَارِدَاتِ، يَضْطَرِبُ لِكُلِّ شَيْءٍ،  
وَهَذَا الْقَلْبُ كَفِيلٌ أَنْ يَحْطُمَ صَاحِبَهُ، وَأَنْ يَهْدِمَ كِيَانَ حَامِلِهِ.

أَهْلُ الْمَبْدَأِ الْحَقِّ تَزِيدُهُمُ الْعُبَرُ وَالْعَظَاتُ إِيمَانًا إِلَى إِيمَانِهِمْ، وَأَهْلُ الْخُورِ  
تَزِيدُهُمُ الْزَلَازِلُ خُوفًا إِلَى خُوفِهِمْ، وَلَيْسَ أَنْفَعُ أَمَامِ الزَّوَابِعِ وَالدَّوَاهِيِّ مِنْ  
قَلْبٍ شَجَاعٍ، فَإِنَّ الْمَقْدَامَ الْبَاسِلَ وَاسِعَ الْبَطَانَ، ثَابِتَ الْجَائِشَ، رَاسِخُ الْيَقِينِ،  
بَارِدُ الْأَعْصَابِ، مُنْشَرِحُ الصَّدْرِ، أَمَّا الْجَبَانُ فَهُوَ يَذْبَحُ نَفْسَهُ كُلَّ يَوْمٍ مَرَّاتٍ  
بِسِيفِ التَّوْقُّعَاتِ وَالْأَرْجِيفِ وَالْأَوْهَامِ وَالْأَحْلَامِ، فَإِنَّ كُنْتَ تَرِيدُ الْحَيَاةَ  
الْمُسْتَقْرَةَ فَوَاجَهِ الْأَمْرَ بِشَجَاعَةٍ وَجَلْدٍ، وَلَا يَسْتَخْفِنُكَ الَّذِينَ لَا يَوْقِنُونَ، وَلَا  
تَلُكَ فِي ضيقِ مَا يَمْكُرُونَ، كُنْ أَصْلَبَ مِنَ الْأَحْدَاثِ، وَأَعْتَنِي مِنْ رِيَاحِ الْأَزْمَاتِ،  
وَأَقْوَى مِنَ الْأَعْاصِيرِ، وَارْحَمْتَهُ لِأَصْحَابِ الْقُلُوبِ الْمُسْعِفَةِ، كَمْ تَهْزِّهُمُ الْأَيَّامُ  
هَذَّا ﴿وَلَتَجَدُنَّهُمْ أَحْرَصُ النَّاسَ عَلَى حَيَاةٍ﴾، وَأَمَّا الْأُبَاهَةُ فَهُمْ مِنَ اللَّهِ فِي مَدَدِهِ،  
وَعَلَى الْوَعْدِ فِي ثَقَةٍ ﴿فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ﴾.

## لَا تَحْطِمْكَ التَّوَافِهُ

كُمْ مِنْ مَهْمُومٍ سَبَبْ هُمَّهُ أَمْرٌ حَقِيرٌ تَافِهٌ لَا يُذَكِّرُ !!.

انظر إلى المنافقين، ما أسقط همهم، وما أبرد عزائمهم. هذه أقوالهم:  
 ﴿لَا تَنْفِرُوا فِي الْحَرِّ﴾، ﴿إِذْنَ لِي وَلَا تَفْتَنِي﴾، ﴿بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ﴾، ﴿نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةٌ﴾، ﴿مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا﴾.

يا لخيبة هذه المعاطس يا لتعاسة هذه النفوس.

همهم البطون والصحون والدور والقصور، لم يرفعوا أبصارهم إلى سماء المُثُل، لم ينظروا أبداً إلى نجوم الفضائل. هم أحدهم ومبلغ علمه: دابته وثوبه ونعله ومأدنته، وانظر لقطاع هائل من الناس تراهم صباح مساء سبب همومهم خلاف مع الزوجة، أو الابن، أو القريب، أو سماع كلمة نابية، أو موقف تافه. هذه مصائب هؤلاء البشر، ليس عندهم من المقاصد العليا ما يشغلهم، ليس عندهم من الاهتمامات الجليلة ما يملأ وقتهم، وقد قالوا: إذا خرج الماء من الإناء ملأه الهواء، إذاً ففكر في الأمر الذي تهتم له وتفتمن، هل يستحق هذا الجهد وهذا العناء، لأنك أعطيته من عقلك ولحمك ودمك وراحتك ووقتك، وهذا غبن في الصفة، وخسارة هائلة ثمنها بخس، وعلماء النفس يقولون: اجعل لكل شيء حدًا معقولًا، وأصدق من هذا قوله تعالى: ﴿قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا﴾ فأعط القضية حجمها وزنها وقدرها وإياك والظلم والغلو.

هؤلاء الصحابة الأبرار همهم تحت الشجرة الوفاء بالبيعة، فنالوا رضوان الله، ورجل معهم أهمه جمله حتى فاته البيع فكان جزاءه الحرمان والموت.

فاطرح التوافه والاشتغال بها تجد أن أكثر همومك ذهبت عنك وعدت فرحاً مسروراً.



### ارض بما قسم الله لك تكن أغنى الناس

مر فيما سبق بعض معاني هذا السبب؛ لكنني أبسطه هنا ليُفهم أكثر وهو: أنَّ عليك أنْ تقنع بما قُسم لك من جسم ومال وولد وسكن وموهبة، وهذا منطق القرآن **﴿فَخُذْ مَا آتَيْتُكَ وَكُنْ مِّنَ الشَّاكِرِينَ﴾** إن غالباً علماء السلف وأكثر الجيل الأول كانوا فقراء لم يكن لديهم أُعطيات ولا مساكن بهية، ولا مراكب، ولا حشم، ومع ذلك أثروا الحياة وأسعدوا أنفسهم والإنسانية، لأنهم وجّهوا ما آتاهم الله من خير في سبيله الصحيح، فبوريك لهم في أعمارهم وأوقاتهم ومواهبهم، ويقابل هذا الصنف المبارك ملائكة أُعطوا من الأموال والأولاد والنعيم، فكانت سبب شقائهم وتعاستهم، لأنهم انحرفوا عن الفطرة السوية والمنهج الحق وهذا برهان ساطع على أن الأشياء ليست كل شيء، انظر إلى من حمل شهادات عالمية لكنه نكرة من

النكرات في عطائه وفهمه وأثره، بينما آخرون عندهم علم محدود، وقد جعلوا منه نهراً دافقاً بالنفع والإصلاح والعمار.

إن كنت ت يريد السعادة فارض بصورتك التي ركبك الله فيها، وارض بوضلك الأسري، وصوتك، ومستوى فهمك، ودخلك، بل إن بعض المريّن الزهاد يذهبون إلى أبعد من ذلك فيقولون لك: أرض بأقل مما أنت فيه وبدون ما أنت عليه.

هكذا قائمة رائعة مليئة باللامعين الذين بخسوا حظوظهم الدنيوية:

عطاء بن رياح عالم الدنيا في عهده، مولى أسود أفطس أشد مقلفل الشعر.

الأحنف بن قييس، حليم العرب قاطبة، نحيف الجسم، أحدب الظهر، أحنى الساقين، ضعيف البنية.

الأعمش محدث الدنيا، من الموالى، ضعيف البصر، فغير ذات اليد، ممزق الثياب، رث الهيئة والمنزل.

بل الأنبياء الكرام صلوات الله وسلامه عليهم، كل منهم رعن الفنم، وكان داود حداداً، وزكرياً نجاراً، وإدريس خياطاً، وهم صفوة الناس وخير البشر.

إذاً فقيمتك مواهبك، وعملك الصالح، ونفعك، وخلقك، فلا تأس على ما فات من جمال أو مال أو عيال، وارض بقسمة الله ﴿نَحْنُ قَسَّمْنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾.

## ذَكْرُ نَفْسِكَ بِجَنَّةِ عَرْضِهَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ

إِنْ جَعْتَ فِي هَذِهِ الدَّارِ أَوْ افْتَقَرْتَ أَوْ حَزَنْتَ أَوْ مَرْضَتَ أَوْ بَخْسَتْ حَقًا أَوْ ذَقْتَ ظَلْمًا فَذَكْرُ نَفْسِكَ بِالنَّعِيمِ، إِنَّكَ إِنْ اعْتَقَدْتَ هَذِهِ الْعِقِيدَةَ وَعَمَلْتَ لِهَذَا الْمَصْيَرَ، تَحَوَّلُتْ خَسَائِرُكَ إِلَى أَرْبَاحٍ، وَبِلَايَاكَ إِلَى عَطَايَا. إِنْ أَعْقَلَ النَّاسَ هُمُ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ لِلآخِرَةِ لَأَنَّهَا خَيْرٌ وَأَبْقَى، وَإِنْ أَحْمَقَ هَذِهِ الْخَلِيلَةَ هُمُ الَّذِينَ يَرَوُنَ أَنَّ هَذِهِ الدُّنْيَا هِيَ قَرَارُهُمْ وَدَارُهُمْ وَمَنْتَهَى أَمَانِيْهُمْ، فَتَجَدُهُمْ أَجْزَعَ النَّاسِ عِنْدَ الْمَصَابِ، وَأَنْدَمُهُمْ عِنْدَ الْحَوَادِثِ، لَأَنَّهُمْ لَا يَرَوُنَ إِلَّا حَيَاتَهُمُ الْزَّهِيدَةَ الْحَقِيرَةَ، لَا يَنْظَرُونَ إِلَّا إِلَى هَذِهِ الْفَانِيَةِ، لَا يَتَفَكَّرُونَ فِي غَيْرِهَا وَلَا يَعْمَلُونَ لِسُواهَا، فَلَا يَرِيدُونَ أَنْ يَعْكُرُ لَهُمْ سُرُورُهُمْ وَلَا يَكْدُرُ عَلَيْهِمْ فَرَحُهُمْ، وَلَوْ أَنَّهُمْ خَلَعُوا حِجَابَ الرَّانِ عَنْ قُلُوبِهِمْ، وَغَطَّاءَ الْجَهَلِ عَنْ عَيْنِهِمْ لَهُدُّثُوا أَنفُسَهُمْ بِدَارِ الْخَلْدِ وَنَعِيمِهَا وَدُورُهَا وَقُصُورُهَا، وَلَسْمَعُوا وَأَنْصَتُوا لِخُطَابِ الْوَحِيِّ فِي وَصْفَهَا، إِنَّهَا وَاللَّهِ الدَّارُ الَّتِي تَسْتَحِقُ الْإِهْتِمَامَ وَالْكَدَّ وَالْجَهَدِ.

هَلْ تَأْمَلُنَا طَوِيلًا وَصَفْ أَهْلَ الْجَنَّةِ بِأَنَّهُمْ لَا يَمْرُضُونَ وَلَا يَحْزُنُونَ وَلَا يَمْوِتونَ، وَلَا يَفْنِي شَبَابُهُمْ، وَلَا تَبْلِي ثِيَابُهُمْ، فِي غَرْفٍ يُرَى ظَاهِرُهَا مِنْ بَاطِنِهَا، وَبَاطِنُهَا مِنْ ظَاهِرِهَا، فِيهَا مَا لَا عَيْنَ رَأَتْ، وَلَا أَذْنَ سَمِعَتْ، وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ، يَسِيرُ الرَّاكِبُ فِي شَجَرَةِ مِنْ أَشْجَارِهَا مِائَةُ عَامٍ لَا يَقْطَعُهَا، طَوْلُ الْخَيْمَةِ فِيهَا سِتُّونَ مِيلًا، أَنْهَارُهَا مُطَرِّدَة، قُصُورُهَا مُنِيفَة، قَطْوَفَهَا دَانِيَة، عَيْنُهَا جَارِيَة، سُرُورُهَا مَرْفُوعَة، أَكْوَابُهَا مُوْضِعَة، نَمَارِقُهَا مَصْفُوفَة،

زارابيّها مبئوثة، تم سرورها، عظم حبورها، فاح عرفها، عظم وصفها، منتهى  
الأمانى فيها، فأين عقولنا لا تفكّر؟! ما لنا لا نتدبر؟!

إذا كان المصير إلى هذه الدار؛ فلتخف المصائب على المصابين، ولتقر  
عيون المنكوبين، ولتفرح قلوب المعدمين.

فيما أيها المسحوقون بالفقر، المنهكون بالفاقة، المبتلون بالمصاب، اعملوا  
صالحاً؛ لتسكنوا جنة الله وتجاوروه تقدست أسماؤه ﴿سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا  
صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّار﴾.



### ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا﴾

العدل مطلب عقلي وشرعي، لا غلو ولا جفاء، لا إفراط ولا تفريط،  
ومن أراد السعادة فعليه أن يضبط عواطفه، واندفعاته، وليكن عادلاً في  
رضاه وغضبه، وسروره وحزنه؛ لأن الشطط والبالغة في التعامل مع  
الأحداث ظلم للنفس، وما أحسن الوسطية، فإن الشرع نزل بالميزان،  
والحياة قامت على القسط، ومن أتعب الناس من طاوع هواه، واستسلم  
لعواطفه وميولاته، حينها تتضخم عنده الحوادث، وتظلم لديه الزوايا، وتقوم  
في قلبه معارك ضارية من الأحقاد والدخائل والضغائن، لأنه يعيش في  
أوهام وخيالات، حتى إن بعضهم يتصور أن الجميع ضده، وأن الآخرين

يحبكون مؤامرة لإبادته، وتملي عليه وساوسه أن الدنيا له بالمرصاد، فلذلك يعيش في سحب سود من الخوف والهم والغم.

إن الإرجاف ممنوع شرعاً، رخيص طبعاً، ولا يمارسه إلاّ أناس مفلسون من القيم الحية والمبادئ الربانية **﴿يَحْسِبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُو﴾**.

أجلس قلبك على كرسيه، فأكثر ما يخاف لا يكون، ولك قبل وقوع ما تخاف وقوعه أن تقدرأسوا الاحتمالات، ثم توطن نفسك على تقبل هذا الأسوأ، حينها تتجو من التكهنات الجائرة التي تمزق القلب قبل أن يقع الحدث فيبقى.

في أيها العاقل النابه: أعطِ كل شيء حجمه، ولا تضخم الأحداث والمواقف والقضايا، بل اقتصرت واعدل ولا تجر، ولا تذهب مع الوهم الزائف، والسراب الخادع، اسمع ميزان الحب والبغض في الحديث: «أحبب حبيبك هوناً ما، فعسي أن يكون بغيضك يوماً ما، وأبغض بغيضك هوناً ما، فعسي أن يكون حبيبك يوماً ما» **﴿عَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِّنْهُمْ مَوْدَةً وَاللَّهُ قَدِيرٌ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾**.

إن كثيراً من التخويفات والأرجيف لا حقيقة لها.



## الحزن ليس مطلوباً شرعاً، ولا مقصوداً أصلاً

فالحزن منهيٌ عنه في قول تعالى: ﴿وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزُنُوا﴾ . وقوله: ﴿وَلَا تَحْزُنْ عَلَيْهِمْ﴾ ، في غير موضع. وقوله: ﴿لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾ . والمنفي كقوله: ﴿فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ . فالحزن خمود لجذوة الطلب، وهمود لروح الهمة، وبرود في النفس، وهو حُمَى تُشَلُّ جسم الحياة.

وسُرُّ ذلك: أن الحزن مُوقِّفٌ غير مُسِيرٍ، ولا مصلحة فيه للقلب، وأحبُّ شيء إلى الشيطان: أن يُحْزِنَ العبد ليقطعه عن سيره، ويوقفه عن سلوكه، قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا النَّجْوَى مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَحْزُنَ الَّذِينَ آمَنُوا﴾ . ونهى النبي ﷺ الثالثة: «أن يتناجي اثنان منهم دون الثالث، لأن ذلك يُحزنه». وحزن المؤمن غير مطلوب ولا مرغوب فيه، لأنه من الأذى الذي يصيب النفس، وقد طُلب من المسلم طرده وعدم الاستسلام له، ودحضه ورده ومقاومته ومحابيته بالوسائل المشروعة.

فالحزن ليس بمحظوظ، ولا مقصود، ولا فيه فائدة، وقد استعاد منه النبي ﷺ فقال: «اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن»، فهو قرين الهم، والفرق بينهما: أن المكروه الذي يرد على القلب إن كان لما يُستقبل أورثه الهم، وإن كان لما مضى أورثه الحزن، وكلاهما مضعف للقلب عن السير، مُفتَرٌ للعزم.

والحزن تكدير للحياة وتغيفص للعيش، وهو مصل سام للروح، يورثها الفتور والنكد والحيرة، ويصيبها بوجوم قاتم متذبذل أمام الجمال، فتهوي عند الحسن، وتطفوء عند مباحث الحياة، فتحتسي كأس الشؤم والحسرة والألم.

ولكن نزول منزلته ضروري بحسب الواقع، ولهذا يقول أهل الجنة إذا دخلوها: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ﴾ فهذا يدل على أنهم كان يصيبهم في الدنيا الحزن، كما يصيبهم سائر المصائب التي تجري عليهم بغير اختيارهم. فإذا حل الحزن وليس للنفس فيه حيلة، وليس لها في استجلابه سبيل، فهي مأجورة على ما أصابها؛ لأنه نوع من المصائب، فعل العبد أن يدافعه إذا نزل بالأدعية والوسائل الحية الكفيلة بطرده.

وأما قوله تعالى: ﴿وَلَا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّوْا وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنًا أَلَا يَجِدُوا مَا يُنْفِقُونَ﴾. فلم يمدحوا على نفس الحزن، وإنما مدحوا على ما دل عليه الحزن من قوة إيمانهم، حيث تخلّفوا عن رسول الله ﷺ لعجزهم عن النفقه، ففيه تعريض بالمنافقين الذين لم يحزنوا على تخلّفهم، بل غبطوا نفوسهم به.

فإن الحزن المحمود إن حمد بعد وقوعه - وهو ما كان سببه فوت طاعة، أو وقوع معصية - فإن حزن العبد على تقصيره مع ربّه وتقريره في جنب مولاه: دليل على حياته وقبوله الهدایة، ونوره واهتدائه.

أما قوله ﷺ في الحديث الصحيح: «ما يُصِيب المؤمن من هُمْ ولا نَصَبْ ولا حَزَن، إِلَّا كَفَرَ اللَّهُ بِهِ مِنْ خَطَايَاهُ». فهذا يدلُّ على أنه مصيبة من الله يصيب بها العبد، يكفر بها من سيئاته، ولا يدلُّ على أنه مقام ينبعي طلبه واستيائه، فليس للعبد أن يطلب الحزن ويستدعيه ويظنُّ أنه عبادة، وأن الشارع حَثَّ عليه، أو أمر به، أو رضيَّه، أو شرعه لعباده، ولو كان هذا صحيحاً لقطع ﷺ حياته بالأحزان، وصرفها بالهموم، كيف وصدره منشرح ووجهه باسم، وقلبه راضٍ، وهو متواصل السرور؟!

وأما حديث هند بن أبي هالة، في صفة النبي ﷺ: «أَنَّهُ كَانَ مُتَوَاصِلُ الْأَحْزَانِ»، ف الحديث لا يثبت، وفي إسناده مَنْ لَا يُعْرَفُ، وهو خلاف واقعه وحاله ﷺ.

وكيف يكون متواصل الأحزان، وقد صانه الله عن الحزن على الدنيا وأسبابها، ونهاه عن الحزن على الكفار، وغفر له ما تقدَّمَ من ذنبه وما تأخَّرَ؟! فمن أين يأتيه الحزن؟! وكيف يصل إلى قلبه؟! ومن أي الطرق ينساب إلى فؤاده، وهو معمور بالذكر، رِيَان بالاستقامة، فِيَاض بالهدایة الربانية، مطمئنٌ بوعد الله، راض بآحكامه وأفعاله؟! بل كان دائم البُشُّر، ضحوك السُّنْنِ، كما في صفتة «الضَّحْوُكُ الْقَتَّالُ»، صلوات الله وسلامه عليه. ومن غاص في أخباره ودقَّق في أعماق حياته واستجلَّ أيامه، عرف أنه جاء لإزهاق الباطل ودحْضِ القلق والهم والغم والحزن، وتحرير النفوس من استعمار الشُّبَّه والشكوك والشرك والحيرة والاضطراب، وإنقاذهَا من مهاوي المهالك، فللله كُمْ له على البشر من مِنْ.

وأما الخبر المروي: «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ كُلَّ قَلْبٍ حَزِينٍ»، فلا يُعرف إسناده، ولا من رواه ولا نعلم صحته. وكيف يكون هذا صحيحاً، وقد جاءت الملة بخلافه، والشرع بنقضه؟! وعلى تقدير صحته: فالحزن مصيبة من المصائب التي يبلي الله بها عبده، فإذا ابْتُلَى به العبد فصبر عليه، أَحَبَّ صبره على بلائه. والذين مدحوا الحزن وأشادوا به ونسبوا إلى الشرع الأمرَّ به وتحببذه؛ أخطئوا في ذلك؛ بل ما ورد إِلَّا النهي عنه، والأمر بضدِّه، من الفرح برحمة الله تعالى وبفضله، وبما أنزل على رسول الله ﷺ، والسرور بهداية الله والانشراح بهذا الخير المبارك الذي نزل من السماء على قلوب الأولياء.

وأما الأثر الآخر: «إِذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبْدًا نَصَبَ فِي قَلْبِه نَائِحةً، وَإِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا جَعَلَ فِي قَلْبِه مَزْمَارًا». فأثر إسرائيلي، قيل: إنه في التوراة. وله معنى صحيح، فإن المؤمن حزين على ذنبه، والفاجر لا يُحب لاعب، متربّم فرح. وإذا حصل كسرٌ في قلوب الصالحين فإنما هو لِمَا فاتهم من الخيرات، وقصروا فيه من بلوغ الدرجات، وارتكبوا من السيئات. خلاف حزن العُصَاة، فإنه على فوت الدنيا وشهواتها وملاذّها ومكاسبها وأغراضها، فهمُهم وغمُّهم وحزنُهم لها، ومن أجلها وفي سبيلها.

وأما قوله تعالى عن نبِيِّه «إِسْرَائِيلَ»: ﴿وَأَبْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ﴾: فهو إخبار عن حاله ب المصايب بفقد ولده وحبيبه، وأنه ابتلاه بذلك كما ابتلاه بالتفريق بينه وبينه. ومجرد الإخبار عن الشيء لا يدلّ على استحسانه ولا على الأمر به ولا الحثّ عليه، بل أمرنا أن نستعذ بالله من الحزن، فإنه سحابة ثقيلة وليل جاثم طويل، وعائق في طريق السائر إلى معالي الأمور.

وأجمع أرباب السلوك على أن حزن الدنيا غير محمود، إلا أبا عثمان الجبري، فإنه قال: الحزن بكل وجه فضيلة، وزيادة للمؤمن، ما لم يكن بسبب معصية. قال: لأنه إن لم يُوجب تخصيصاً، فإنه يُوجب تمحيصاً.

فِيْقَالُ: لَا رِيبُ أَنَّهُ مَحْنَةٌ وَبَلَاءٌ مِّنَ اللَّهِ، بِمَنْزِلَةِ الْمَرْضِ وَالْهَمِّ وَالْغَمِّ. وَأَمَّا أَنَّهُ مِنْ مَنَازِلِ الطَّرِيقِ، فَلَا.

فعليك بجلب السرور واستدعاء الانشراح، وسؤال الله الحياة الطيبة والعيشة الرضية، وصفاء الخاطر، ورحابة البال، فإنها نعم عاجلة، حتى قال بعضهم: إن في الدنيا جنة، من لم يدخلها لم يدخل جنة الآخرة.

والله المسؤول وحده أن يشرح صدورنا بنور اليقين، وبهدي قلوبنا لصراطه المستقيم، وأن ينقذنا من حياة الضنك والضيق.



## وقفة

هَبَّا نَهَّافَ نَحْنُ وَإِيَّاكَ بِهَذَا الدُّعَاءِ الْحَارِّ الصَّادِقِ. فَإِنَّهُ لِكَشْفِ الْكُرْبَ  
وَالْهَمِّ وَالْحَزْنِ: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْعَظِيمُ الْحَلِيمُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ  
الْعَظِيمُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَرَبُّ الْأَرْضِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ، يَا حُيُّ  
يَا قَيُومُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغْفِيُ». .

«اللَّهُمَّ رَحْمَتَكَ أَرْجُو، فَلَا تَكُلِّنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةِ عَيْنٍ، وَأَصْلِحْ لِي شَأْنِي  
كُلَّهُ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ». .

«استغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم وأتوب إليه».

«لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين».

«اللهم إني عبدك، ابن عبدك، ابن أمتك، ناصيتي بيدك، ماضٍ في حكمك، عدلٌ في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابك، أو علمته أحداً من خلقك، أو استأثرت به في علم الغيب عندك، أن تجعل القرآن ربيع قلبي، ونور صدري، وذهاب همي، وجلاء حزني».

«اللهم إني أعوذ بك من الهم والحزن، والعجز والكسل، والبخل والجبن، وضعف الدين وغلبة الرجال».

«حسبنا الله ونعم الوكيل».



### ابتسِم

الضحك المعتمد بلسم للهموم ومرهم للأحزان، وله قوة عجيبة في فرح الروح، وجذل القلب، حتى قال أبو الدرداء - رضي الله عنه - : إني لأضحك حتى يكون إماماً لقلبي. وكان أكرم الناس عليه يضحك أحياناً حتى تبدو نواجذه، وهذا ضحك العقلاء البصراء بداء النفس ودوائها.

والضحك ذروة الانشراح وقمة الراحة ونهاية الانبساط. ولكنه ضحك بلا إسراف: «لا تُكثِر الضحك، فإن كثرة الضحك تُميت القلب». ولكنه

التوسط: «وتَبَسُّمٌ فِي وِجْهِ أَخِيكَ صَدْقَةٌ»، «فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِنْ قَوْلِهَا».  
وليس ضحك الاستهزاء والسخرية: «فَلَمَّا جَاءَهُمْ بِآيَاتِنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَضْحَكُونَ» . ومن نعيم أهل الجنة الضحك: «فَالْيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ».

وكانت العرب تمدح ضحوك السن، وتجعله دليلاً على سعة النفس  
وجودة الكف، وسخاوة الطبع، وكرم السجايا، ونداوة الخاطر:

ضحوكُ السُّنْنِ يَطْرُبُ لِلْعَطَايَا      وَيُفْرِحُ إِنْ تُعْرَضُ بِالسُّؤَالِ

وقال زهير في «هرم»:

تَرَاهُ إِذَا مَا جَئَتْهُ مَتَهَّلًا      كَأَنَّكَ تَعْطِيهِ الَّذِي أَنْتَ سَائِلُهُ

والحقيقة أن الإسلام بني على الوسطية والاعتدال في العقائد  
والعبادات والأخلاق والسلوك، فلا عبوس مخيف قاتم، ولا قهقهة مستمرة  
عاشرة، لكنه جد وقرر، وخففة روح واثقة.

يقول أبو تمام:

نَفْسِي فَدَاءُ أَبِي عَلَيْيَ إِنَّهُ      صَبَحُ الْمُؤْمِلِ كَوْكِبُ الْمُتَأْمَلِ

فَكِهُ يَجْمُ الجَدَّ أَحْيَانًا وَقَدْ      يَنْضُو وَيَهْزُلُ عِيشُ مَنْ لَمْ يَهْزُلْ

إن انقباض الوجه والعبوس علامة على تذمر النفس، وغليان الخاطر،  
وتعكُر المزاج: «ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ».

وجوهُهم منْ سوادِ الكِبْرِ عَابِسَةُ  
كأنما أُوردوَ غَصْبًا إِلَى النَّارِ  
ليسوا كَتَمَ إِذَا لَاقَتِهِمْ عَرَضًا  
مثَلَ النَّجُومِ الَّتِي يُسْرِي بِهَا السَّارِي  
• وَلَوْ أَنْ تَلَقَّ أَخَاكَ بِوْجَهِ طَلْقٍ.

يقول أحمد أمين في «فيض الخاطر»: «ليس المبتسمون للحياة أسعد حالاً لأنفسهم فقط، بل هم كذلك أقدر على العمل، وأكثر احتمالاً للمسؤولية، وأصلح لمواجهة الشدائـد ومعالجة الصعـاب، والإـتيـان بـعـظـائـمـ الأمـورـ التيـ تـنـفعـهـمـ وـتـنـفعـ النـاسـ».

لو خُيِّرْتُ بـيـنـ مـالـ كـثـيرـ أوـ مـنـصـبـ خـطـيرـ، وـبـيـنـ نـفـسـ رـاضـيـةـ باـسـمـةـ،  
لـأـخـرـتـ الثـانـيـةـ، فـمـاـ الـمـالـ مـعـ الـعـبـوـسـ؟ـ وـمـاـ الـمـنـصـبـ مـعـ اـنـقـبـاـضـ الـنـفـسـ؟ـ وـمـاـ  
كـلـ مـاـ فـيـ الـحـيـاـةـ إـذـاـ كـانـ صـاحـبـهـ ضـيـقـاـ حـرـجـاـ كـأـنـهـ عـائـدـ مـنـ جـنـازـةـ حـبـيـبـ؟ـ وـمـاـ  
وـمـاـ جـمـالـ الـزـوـجـةـ إـذـهـ عـبـسـتـ وـقـبـتـ بـيـتـهـ جـحـيـمـاـ؟ـ لـخـيـرـ مـنـهـ .ـ أـلـفـ مـرـةـ .ـ  
زـوـجـةـ لـمـ تـبـلـغـ مـبـلـغـهـ فـيـ الـجـمـالـ وـجـعـلـتـ بـيـتـهـ جـنـةـ .ـ

وـلـاـ قـيـمـةـ لـبـسـمـةـ الـظـاهـرـةـ إـلـاـ إـذـاـ كـانـتـ مـنـبـعـشـةـ مـاـ يـعـتـرـيـ طـبـيـعـةـ إـلـاـنـسـانـ  
مـنـ شـذـوذـ، فـالـزـهـرـ بـاسـمـ وـالـغـابـاتـ بـاسـمـةـ، وـالـبـحـارـ وـالـأـنـهـارـ وـالـسـمـاءـ وـالـنـجـومـ  
وـالـطـيـورـ كـلـهـاـ بـاسـمـةـ.ـ وـكـانـ إـلـاـنـسـانـ بـطـبـعـهـ بـاسـمـاـ لـوـلـاـ مـاـ يـعـرـضـ لـهـ مـنـ طـمـعـ  
وـشـرـ وـأـنـانـانـيـةـ تـجـعـلـهـ عـابـسـاـ،ـ فـكـانـ بـذـلـكـ نـشـازـاـ فـيـ نـفـمـاتـ الـطـبـيـعـةـ الـمـسـجـمـةـ،ـ  
وـمـنـ أـجـلـ هـذـاـ لـاـ يـرـىـ الـجـمـالـ مـنـ عـبـسـتـ نـفـسـهـ،ـ وـلـاـ يـرـىـ الـحـقـيـقـةـ مـنـ تـدـنـسـ  
قـلـبـهـ،ـ فـكـلـ إـنـسـانـ يـرـىـ الـدـنـيـاـ مـنـ خـلـالـ عـمـلـهـ وـفـكـرـهـ وـبـوـاعـثـهـ،ـ فـإـذـاـ كـانـ عـمـلـ  
طـيـبـاـ وـالـفـكـرـ نـظـيـفـاـ وـالـبـوـاعـثـ طـاهـرـةـ،ـ كـانـ مـنـظـارـهـ الـذـيـ يـرـىـ بـهـ الـدـنـيـاـ نـقـيـاـ،ـ

فرأى الدنيا جميلة كما خلقت، وإنَّ تغبَّشَ منظاره، واسودَ زجاجُه، فرأى كل شيءَ أسودَ مغبشاً.

هناك نفوس تستطيع أن تصنع من كل شيء شقاء، ونفوس تستطيع أن تصنع من كل شيء سعادة، هناك المرأة في البيت لا تقع عينها إلا على الخطأ، فالليوم أسود، لأنَّ طبقاً كُسر، ولأنَّ نوعاً من الطعام زاد الطاهي في ملحة، أو لأنها عثرت على قطعة من الورق في الحجرة، فتهيج وتسبُّ، ويتعدَّى السباب إلى كلٍّ من في البيت، وإذا هو شعلة من نار، وهناك رجل ينفُّض على نفسه وعلى من حوله، من كلمة يسمعها أو يؤوّلها تأويلاً سيئاً، أو من عمل تافه حدث له، أو حدث منه، أو من رِبحٍ خسره، أو من ربحٍ كان ينتظره فلم يحدث، أو نحو ذلك، فإذا الدنيا كلها سوداء في نظره، ثم هو يسُودُها على من حوله. هؤلاء عندهم قدرة على المبالغة في الشر، فيجعلون من الحبَّة قُبَّةً، ومن البذرة شجرة، وليس عندهم قدرة على الخير، فلا يفرحون بما أُوتوا ولو كثيراً، ولا ينعمون بما نالوا ولو عظيماً.

الحياة فنٌ، وفنٌ يَتَعَلَّمُ، ولَخَيْرٌ لِلإِنْسَانِ أَنْ يَجِدَّ فِي وَضْعِ الْأَزْهَارِ والرياحين والحبٌّ في حياته، من أَنْ يَجِدَّ فِي تكديسِ المالِ فِي جيبه أو في مصرفه. ما الحياة إذا وُجِهَتْ كُلُّ الجهودِ فيها لِجَمْعِ المالِ، وَلَمْ يُوجَّهْ أَيْ جهدٍ لِتَرْقِيَةِ جَانِبِ الرَّحْمَةِ والْحُبِّ فِيهَا وَالْجَمَالِ؟!

أكثر الناس لا يفتحون أعينهم لمباهج الحياة، وإنما يفتحونها للدرهم والدينار، يمرون على الحديقة الغناء، والأزهار الجميلة، والماء المتدافق،

والطيور المفردة، فلا يأبهون لها، وإنما يأبهون لدينار يدخل ودينار يخرج. قد كان الدينار وسيلة للعيشة السعيدة، فقلبوا الوضع وباعوا العيشة السعيدة من أجل الدينار، وقد رُكِّبَتْ فينا العيون لنظر الجمال، فعودناها ألا تنظر إلا إلى الدينار.

ليس يعبّس النفس والوجه كاليأس، فإنْ أردتَ الابتسام فحارب اليأس. إن الفرصة سانحة لك وللناس، والنجاح مفتوحٌ بابُه لك وللناس، فعود عقلك تفتح الأمل، وتوّقعَ الخير في المستقبل.

إذا اعتقدتَ أنك مخلوقٌ للصغير من الأمور لم تبلغ في الحياة إلا الصغير، وإذا اعتقدتَ أنك مخلوقٌ لعظامِ الأمور شعرتَ بهمَّةٍ تكسر الحدود والحواجز، وتنفذ منها إلى الساحة الفسيحة والفرض الأسمى، ومصدق ذلك حادث في الحياة المادية، فمن دخل مسابقة مائة متر شعر بالتعب إذا هو قطعها، ومن دخل مسابقة أربعين مائة متر لم يشعر بالتعب من المائة والمائتين. فالنفس تعطيك من الهمة بقدر ما تحدّد من الغرض. حدّدْ غرضك، ول يكن ساميًّا صعب المنال، ولكن لا عليك في ذلك ما دمتَ كل يوم تخطو إليه خطوةً جديداً. إنما يصدُّ النفس ويعبسها و يجعلها في سجن مظلم: اليأسُ وفقدانُ الأمل، والعيشة السيئة بروية الشرور، والبحث عن معایب الناس، والتشدق بالحديث عن سيئات العالم لا غير.

وليس يُوفّقُ الإنسانُ في شيءٍ كما يُوفّقُ إلى مُرَبٍ ينمّي ملكاته الطبيعية، ويعادل بينها ويوسّعُ أفقَه، ويعوده السماحة وسعةُ الصدر، ويعلّمه أنَّ خيرَ غرض يسعى إليه أن يكون مصدرَ خيرَ الناس بقدر ما يستطيع، وأن تكون

نفسه شمساً مشعّة للضوء والحب والخير، وأن يكون قلبه مملوءاً عطفاً وبراً وإنسانية، وحباً لإيصال الخير لكل من اتصل به.

النفس الباسمة ترى الصعاب فيلذُها التغلب عليها، تنظرها فتبسم، وتعالجها فتبسم، وتتغلب عليها فتبسم، والنفس العابسة لا ترى صعاباً فتختلفها، وإذا رأتها أكبرتها واستصغرت همتها وتعلّلت بلو وإذا وإن. وما الدهر الذي يلعنه إلا مزاجه وتربيته، إنه يودُ النجاح في الحياة ولا يريد أن يدفع ثمنه، إنه يرى في كل طريق أسدًا رابضاً، إنه ينتظر حتى تمطر السماء ذهباً أو تتشقّ الأرض عن كنز.

إن الصعاب في الحياة أمور نسبية، فكل شيء صعب جداً عند النفس الصغيرة جداً، ولا صعوبة عظيمة عند النفس العظيمة. وبينما النفس العظيمة تزداد عظمة بمحاباة الصعاب إذا بالنفوس الهزيلة تزداد سقماً بالفرار منها، وإنما الصعاب كالكلب العقور، إذا رأك خفتَ منه وجريتَ ببحك وعدا ورآك، وإذا رءاك تهزاً به ولا تُغيره اهتماماً وتبرقُ له عينك، أفسح الطريق لك، وانكمش في جلده منك.

ثم لا شيء أقتل للنفس من شعورها بضعفها وصيغر شأنها وقلة قيمتها، وأنها لا يمكن أن يصدر عنها عمل عظيم، ولا يُنطر منها خير كبير. هذا الشعور بالضعف يُفقد الإنسان الثقة بنفسه والإيمان بقوتها، فإذا أقدم على عمل ارتاب في مقدراته وفي إمكان نجاحه، وعالجه بفتور ففشل فيه. الثقة بالنفس فضيلة كبرى عليها عماد النجاح في الحياة، وشتان بينها وبين الغرور الذي يُعدُّ رذيلة، والفرق بينهما أن الغرور اعتماد النفس على الخيال

وعلى الكبر الزائف، والثقة بالنفس اعتمادها على مقدرتها على تحمل المسؤولية، وعلى قوية ملائكتها وتحسين استعدادها».

يقول إيليا أبو ماضي:

قلتُ: أبتسِم يكفي التجهمُ في السما  
لن يُرجعَ الأسفُ الصباً المتصرّماً!  
صارتْ لنفسي في الغرام جهنّما  
قلبي، فكيف أُطيقُ أن أبسمَ؟  
قضيتُ عمرَكَ كله متألّماً  
مثلُ المسافرِ كاد يقتلهُ الظُّلّما  
لدمِهِ، وتناثرَتْ كلمَاهُ بهتَّ دمَاهُ  
وشفائِها، فإذا أبتسمتَ فريماً...  
وجلِّ كأنكَ أنتَ صرتَ المُجرّماً؟  
الأسْرُ والأعداءُ حولَيَ في الحِمَّا؟  
لو لم تَكُنْ منهمُ أجلَّ وأعظَماً!  
وتعرَّضتُ لي في الملابسِ والدُّمُّا  
لكنَّ كفّي ليس تملكُ درهماً  
حِيَا، ولستَ من الأحْبَةِ مُعدّماً!  
قلتُ: أبتسِم، ولئنْ جرعتَ العلّقما  
طَرَحَ الكَابَةَ جانبَاً وترنَّماً

قال: «السَّماءُ كَيْبَةٌ»، وتجهّما  
قال: الصّبَا ولَى! فقلتُ لهُ: أبتسِم  
قال: التي كانتْ سماّئي في الهوى  
خانتْ عهودي بعدهما ملّكتُها  
قلتُ: أبتسِم واطرَبْ فلو قارنتُها  
قال: التّجَارَةُ في صراعٍ هائلٍ  
أو غَادَةٌ مُسْلُوَّةٌ محتاجَةٌ  
قلتُ: أبتسِم، ما أنتَ جالبٌ دائِها  
أيكونُ غيرُكَ مجرّماً، وتبثُتُ فِي  
قال: العِدَى حولَيَ عَلَّتْ صِيَحَاتُهُمْ  
قلتُ: أبتسِم، لم يطلبُوكَ بذمِّهِمْ  
قال: المَوَسُومُ قدْ بَدَأَتْ أَعْلَمُهَا  
وعالِيٌّ لِلأَحْبَابِ فِرْضٌ لازِمٌ  
قلتُ: أبتسِم، يكفيكَ أَنَّكَ لم تَزُلْ  
قال: اللِّيالِي جرَعَتْنِي علَّقَمَا  
فَلَعَلَّ غَيْرَكَ إِنْ رَأَكَ مِرْنَمَا

أَمْ أَنْتَ تَخْسِرُ بِالْبَشَاشَةِ مُخْنِمًا؟  
 تَتَلَمَّا، وَالْوَجْهِ أَنْ يَتَحَطَّمَا  
 جَى مَتَلَاطِمًا، وَلَذَا نَحْبُ الْأَنْجُمَا  
 يَأْتِي إِلَى الدُّنْيَا وَيَنْهَبُ مُرْغَمًا  
 شَبْرًا، فَإِنَّكَ بَعْدَ لِنْ تَبْسَمَا

أَثْرَاكَ تَفْنِمُ بِالْتَّبَرْمِ دَرَهْمًا  
 يَا صَاحِ لَا خَطَرٌ عَلَى شَفْتِيْكَ أَنْ  
 فَاضَحُكْ فَإِنَّ الشَّهَبَ تَضَحَّكُ وَالْدُّ  
 قَالَ: الْبَشَاشَةُ لَيْسَ تُسْعِدُ كَائِنًا  
 قَلْتَ: ابْتَسِمْ مَادَامَ بَيْنَكَ وَالرَّدَى

مَا أَحْوَجْنَا إِلَى الْبَسْمَةِ وَطَلَاقَةِ الْوَجْهِ، وَانْشِرَاحِ الصِّدْرِ وَأَرِيَحَيَّةِ الْخَلْقِ،  
 وَلَطْفِ الرُّوْحِ وَلِينِ الْجَانِبِ، «إِنَّ اللَّهَ أَوْحَى إِلَيَّ أَنْ تَوَاضُّعُوا، حَتَّى لَا يَبْغِي  
 أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ وَلَا يَفْخَرُ أَحَدٌ عَلَى أَحَدٍ».



### وقفة

لَا تَحْزُنَ: لَأَنَّكَ جَرِيَّتَ الْحَزَنَ بِالْأَمْسِ فَمَا نَفَعَكَ شَيْئًا، رَسَبَ ابْنُكَ  
 فَحَزَنَتَ، فَهَلْ نَجَحَ؟! مَاتَ وَالْدُكَ فَحَزَنَتَ فَهَلْ عَادَ حَيًّا؟! خَسَرَتَ تَجَارِتَكَ  
 فَحَزَنَتَ، فَهَلْ عَادَتِ الْخَسَائِرُ أَرِيَاحًا؟!

لَا تَحْزُنَ: لَأَنَّكَ حَزَنَتَ مِنَ الْمُصِيبَةِ فَصَارَتْ مَصَابَ، وَحَزَنَتَ مِنَ الْفَقْرِ  
 فَازَدَتَ نَكَدًا، وَحَزَنَتَ مِنْ كَلَامِ أَعْدَائِكَ فَأَعْنَتَهُمْ عَلَيْكَ، وَحَزَنَتَ مِنْ تَوْقُّعِ  
 مَكْرُوهِ فَمَا وَقَعَ.

لَا تَحْزُنَ: فَإِنَّهُ لَنْ يَنْفَعَكَ مَعَ الْحَزَنِ دَارٌ وَاسِعَةٌ، وَلَا زَوْجَةٌ حَسَنَاءٌ، وَلَا  
 مَالٌ وَفِيرٌ، وَلَا مَنْصِبٌ سَامٌ، وَلَا أَوْلَادٌ نُجَباءٌ.

لَا تَحْزُن: لَأَنَّ الْحَزْنَ يُرِيكَ الْمَاءَ الْزَلَالَ عَلْقَمًا، وَالْوَرْدَةَ حَنْظَلَةَ، وَالْحَدِيقَةَ صَحَرَاءَ قَاحِلَةَ، وَالْحَيَاةَ سَجْنًا لَا يَطْاقُ.

لَا تَحْزُن: وَأَنْتَ عِنْدَكَ عَيْنَانَ وَأَذْنَانَ وَشَفَّتَانَ، وَيَدَانَ وَرَجْلَانَ وَلِسَانَ، وَجَنَانَ وَأَمَانَ، وَعَافِيَةَ الْأَبْدَانِ: ﴿فَبِأَيِّ الْأَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾.

لَا تَحْزُن: وَلَكَ دِينٌ تَعْتَقِدُهُ، وَبَيْتٌ تَسْكُنُهُ، وَخَبْزٌ تَأْكُلُهُ، وَمَاءٌ تَشْرِبُهُ، وَثَوْبٌ تَلْبِسُهُ، وَزَوْجَةٌ تَأْوِي إِلَيْهَا، فَلِمَاذَا تَحْزُن؟!

### ﴿نَعْمَةُ الْأَلَمِ﴾

الْأَلَمُ لَيْسَ مَذْمُومًا دَائِمًا، وَلَا مَكْرُوهًا أَبَدًا، فَقَدْ يَكُونُ خَيْرًا لِلْعَبْدِ أَنْ يَتَأَلَّمَ.

إِنَّ الدُّعَاءَ الْحَارَّ يَأْتِي مَعَ الْأَلَمِ، وَالْتَّسْبِيحُ الصَادِقُ يَصَاحِبُ الْأَلَمَ، وَتَأَلَّمُ الطَّالِبُ زَمْنَ التَّحْصِيلِ وَحَمْلُهُ لِأَعْبَاءِ الْمُطْلَبِ يُثْمِرُ عَالِمًا جَهِيدًا، لَأَنَّهُ احْتَرَقَ فِي الْبَدَائِيَّةِ فَأَشْرَقَ فِي النَّهَايَةِ. وَتَأَلَّمُ الشَّاعِرُ وَمَعْانَاتُهُ لَمَا يَقُولُ تُنْتَجَ أَدْبًا مُؤَثِّرًا خَلَابًا، لَأَنَّهُ انْقَدَحَ مَعَ الْأَلَمِ مِنَ الْقَلْبِ وَالْعَصَبَ وَالدَّمِ فَهَرَّ الشَّاعِرَ وَحَرَّكَ الْأَفْئَدَةَ. وَمَعَانَاتُ الْكَاتِبِ تُخْرِجُ نِتَاجًا حَيًّا جَدَابًا يَمُورُ بِالْعِبْرِ وَالصُورِ وَالذَّكِيرَاتِ.

إن الطالب الذي عاش حياة الدّعّة والراحة ولم تلّدّه الأزمات، ولم تكُوِّه المِلَّات، إن هذا الطالب يبقى كسولاً مترهلاً فاتراً.

وإن الشاعر الذي ما عرف الألم ولا ذاق المرّ ولا تجرّ الغُصَص، تبقى قصائده رُكاماً من رخيس الحديث، وكتلاً من زيد القول، لأن قصائده خرجت من لسانه ولم تخرج من وجده، وتلفظ بها فهمه ولم يعشها قلبه وجوانحه.

وأسى من هذه الأمثلة وأرفع: حياة المؤمنين الأوّلين الذين عاشوا فجر الرسالة ومولد الله، وبداية البعث، فإنهم أعظم إيماناً، وأبرّ قلوباً، وأصدق لهجة، وأعمق علمًا، لأنهم عاشوا الألم والمعاناة: ألم الجوع والفقر والتشريد، والأذى والطرد والإبعاد، وفراق المأлюбات، وهجر المرغوبات، وألم الجراح، والقتل والتعذيب، فكانوا بحق الصفة الصافية، والثّلة المجتباة، آيات في الطهر، وأعلاماً في النبل، ورموزاً في التضحية، ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَّاً وَلَا نَصَبًّا وَلَا مَخْمَصَةً فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَطْئُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍّ نَيْلًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللَّهَ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ﴾.

وفي عالم الدنيا أناس قدّموا أروع نتاجهم، لأنهم تأّلّموا، فالمتبّي وعَكَّةَ الْحَمَّى فَأَنْشَدَ رائعته:

فَلَيْسَ تَزُورُ إِلَّا حِيَاءً وَزَائِرَتِي كَانَ بِهَا حِيَاءً

والنابفة خوفه النعمان بن المنذر بالقتل، فقدم للناس:

فإنك شمسٌ والملوكُ كواكبٌ  
إذا طلعتْ لم يَبْدُ منها نَكَبٌ

وكثيرٌ أولئك الذين أثروا الحياة، لأنهم تأَلَّموا.

إذْنْ فَلَا تَجْزَعْ مِنَ الْأَلَمِ، وَلَا تَخْفَ مِنَ الْمَعَانَةِ، فَرِيمَا كَانَتْ قَوَّةُ لَكَ  
وَمَتَاعًا إِلَى حِينِ، فَإِنَّكَ إِنْ تَعْشَ مَشْبُوبَ الْفَؤَادِ، مَحْرُوقَ الْجَوَى، مَلْذُوعَ  
النَّفْسِ؛ أَرْقُّ وَأَصْفَى مِنْ أَنْ تَعِيشَ بَارِدَ الْمَشَاعِرِ، فَاتَّرَ الْهَمَةَ، خَامَدَ النَّفْسَ،  
﴿وَلَكِنْ كَرِهَ اللَّهُ أَنْبَعَاهُمْ فَثَبَطُهُمْ وَقِيلَ أَقْعُدُوا مَعَ الْقَعِدِينَ﴾.

ذَكَرْتُ بِهَذَا شَاعِرًا عَاشَ الْمَعَانَةَ وَالْأَسَى وَالْأَلَمَ الْفَرَاقَ، وَهُوَ يَلْفَظُ أَنْفَاسَهِ  
الْأُخِيرَةِ فِي قَصِيدَةٍ بِدِيعَةِ الْحُسْنِ، ذَائِعَةِ الشُّهْرَةِ، بَعِيدَةِ عَنِ التَّكْلُفِ  
وَالْتَّزوِيقِ: إِنَّهُ مَالِكُ بْنُ الرِّيبِ، يَرْثِي نَفْسَهِ:

|                                                    |                                                    |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| وَأَصْبَحْتُ فِي جِيشِ ابْنِ عَفَانَ غَازِيَا      | أَلَمْ تَرَنِي بَعْتُ الْضَّلَالَةَ بِالْهَدِي     |
| بَنِيَّ بِأَعْلَى الرَّقْمَتَيْنِ وَمَالِيَا       | فَلَلَّهِ دَرِي يَوْمَ أَتَرَكُ طَائِعًا           |
| بِرَابِيَّةِ إِنِّي مَقِيمُ لِيَالِيَا             | فِيَا صَاحِبِيِّ رَحْلِي دَنَا الْمَوْتُ فَانِزَلَ |
| وَلَا تُعْجِلَانِي قَدْ تَبَيَّنَ مَابِيَا         | أَقِيمَا عَلَيِّ الْيَوْمَ أَوْ بَعْضَ لَيْلَةِ    |
| وَرَدَا عَلَى عَيْنِيَّ فَضَلَّ رَدَائِيَا         | وَخُطَا بِأَطْرَافِ الْأَسْنَةِ مَضْجَعِي          |
| مِنِ الْأَرْضِ ذَاتِ الْعَرْضِ أَنْ تُوْسِعَ لِيَا | وَلَا تَحْسَدَانِي بَارَكَ اللَّهُ فِيْكِمَا       |

إِلَى آخر ذَاك الصَّوْتِ الْمَتَهَدِّجِ، وَالْعَوْيِلِ الشَّاكِلِ، وَالصَّرْخَةِ الْمَفْجُوَّعَةِ الَّتِي  
ثَارَتْ حَمْمًا مِنْ قَلْبِ هَذَا الشَّاعِرِ الْمَفْجَوَعِ بِنَفْسِهِ الْمَصَابِ فِي حَيَاتِهِ.

إن الواقع المحترق تصل كلماته إلى شفاف القلوب، وتفوض في أعماق الروح، لأنه يعيش الألم والمعاناة، ﴿فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتَحَاقَ قَرِيبًا﴾.

حتى يكون حشائص في أحشائه لا تعذل المشتاق في أشهائه  
لقد رأيت دواوين لشعراء ولكنها باردة لا حياة فيها، ولا روح، لأنهم قالوها  
بلا عناء، ونظموها في رخاء، فجاءت قطعاً من الثلج وكتلاً من الطين.

ورأيت مصنفات في الوعظ لا تهتز في السامع شعرة، ولا تحرّك في  
المنصت ذرة، لأنهم يقولونها بلا حرقة ولا لوعة، ولا ألم ولا معاناة، ﴿يَقُولُونَ  
بِأَفْوَاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ﴾.

فإذا أردت أن تؤثر بكلامك أو بشعرك، فاحترق به أنت قبل، وتأثر به،  
وذقه وتفاعل معه، وسوف ترى أنك تؤثر في الناس، ﴿فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ  
اهْتَرَّتْ وَرَأَتْ وَأَنْبَتْ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيج﴾.



### نعمة المعرفة

﴿وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا﴾.  
الجهل موت للضمير، وذبح للحياة، ومحق للعمر، ﴿إِنِّي أَعِظُكَ أَنْ  
تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ﴾.

والعلم نور للبصيرة، وحياة للروح، ووقود للطبع، ﴿أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا﴾.

إن السرور والانشراح يأتي مع العلم، لأن العلم عثُرُ على الغامض، وحصل على الضاللة، واكتشف المستور، والنفس مولعة بمعرفة الجديد والاطلاع على المستطرف.

أما الجهل فهو ملل وحزن، لأنه حياة لا جديد فيها، ولا طريف، ولا مستعدّ، أمس كاليلوم، واليوم كالغد.

إإن كنتَ تريِد السعادة فاطلبِ العلم، وابحث عن المعرفة، وحصلِ الفوائد، لتذهب عنك الغموم والهموم والأحزان، ﴿وَقُلْ رَبُّ زِدْنِي عِلْمًا﴾، ﴿أَفَرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾. «من يرد الله به خيراً يفقهه في الدين». ولا يفخر أحد بما له أو بجاهه، وهو جاهل صفرٌ من المعرفة، فإن حياته ليست تامةً وعمره ليس كاملاً: ﴿أَفَمَنْ يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى﴾.

قال الزمخشري المفسّر:

|                                              |                                           |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| سَهْرِي لِتَنْقِيَحِ الْعِلُومِ أَلَذُّ لِي  | مِنْ وَصْلِ غَانِيَةٍ وَطِيبِ عِنَاقٍ     |
| وَتَمَايِلُكِي طَرَيَا لِحَلِّ عَوِيْصَةٍ    | أَشْهِي وَأَحْلَى مِنْ مُدَامَةِ سَاقِي   |
| وَصَرِيرُ أَقْلَامِي عَلَى أُوراقِهَا        | أَحْلَى مِنَ الدُّوكَاءِ وَالْعَشَّاقِ    |
| وَأَلَذُّ مِنْ نَقْرِ الْفَتَّاهِ لِدُفَّهَا | نَقْرِي لَأْلَقِي الرَّمْلَ عَنْ أُوراقِي |

يا مَنْ يَحَاوِلُ بِالْأَمَانِيِّ رُتْبَتِيِّ  
كَمْ بَيْنَ مُسْتَغْلِّلٍ وَآخِرَ رَاقِيِّ  
أَبْيَتُ سَهْرَانَ الدُّجَى وَتَبِيَّتُهُ  
نُومًا وَتَبَغِيِّي بَعْدَ ذَاكَ لِحَاقِيِّ

ما أشرف المعرفة، وما أفرح النفس بها، وما أثلي الصدر ببردّها، وما  
أرحب الخاطر بنزولها، ﴿أَفَمَنْ كَانَ عَلَىٰ بَيْنَةٍ مِّنْ رَّبِّهِ كَمَنْ زَيْنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ  
وَأَتَبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ﴾.



## فَنُ السرور

من أعظم النعم سرور القلب، واستقراره وهدوئه، فإن في سروره ثبات  
الذهن وجودة الإنتاج وابتهاج النفس، وقالوا: إن السرور فن يدرس، فمن  
عرف كيف يجلبه ويحصل عليه، ويحظى به استفاد من مباحث الحياة ومسار  
العيش، والنعم التي من بين يديه ومن خلفه. والأصل الأصيل في طلب  
السرور قوة الاحتمال، فلا يهتز من الزوابع ولا يتحرك للحوادث، ولا ينزعج  
للتوافة. وبحسب قوة القلب وصفاته تُشرق النفس.

إن خور الطبيعة، وضعف المقاومة، وجزع النفس؛ رواحل للهموم والغموم  
والأحزان، فمن عُوَدَ نفسه التصبر والتجلد هانت عليه المزعجات، وخفَّت  
عليه الأزمات.

إذا اعتاد الفتى خوضَ المنيا فـأهون ما تمرّبه الوحوشُ

ومن أعداء السرور ضيق الأفق، وضحاللة النظرة، والاهتمام

بالنفس فحسب، ونسيان العالم وما فيه، والله قد وصف أعداءه بأنهم **﴿أَهْمَتْهُمْ أَنفُسُهُمْ﴾**، فكان هؤلاء القاصرين يرَوْنَ الكون في داخلهم، فلا يفكّرون في غيرهم، ولا يعيشون لسواهم، ولا يهتمّون لآخرين. إن عليّ وعليك أن تنشغل عن أنفسنا أحياناً، وتبعد عن ذواتنا أزماناً لننسى جراحنا وغمومنا وأحزاننا، فنكسب أمرين: إسعاد أنفسنا، وإسعاد الآخرين.

من الأصول في فن السرور: أن تُلجم تفكيرك وتعصمه، فلا يتفلّت ولا يهرب ولا يطيش، فإنك إن تركت تفكيرك وشأنه جمجمة وطفح، وأعاد عليك ملف الأحزان، وقرأ عليك كتاب المأساة منذ ولدتك أمك. إن التفكير إذا شرد أعاد لك الماضي الجريح وجرجر المستقبل المخيف، فزلزل أركانك، وهزّ كيانك، وأحرق مشاعرك، فاختطمه بخطام التوجّه الجادّ المركّز على العمل المثمر المفيد، **﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ﴾**.

ومن الأصول أيضاً في دراسة السرور: أن تُعطي الحياة قيمتها، وأن تُنزلها منزلتها، فهي لهو، ولا تستحقُ منك إلا الإعراض والصدود، لأنها أمُّ الهجر ومرضيّة الفجائع، وجالبة الكوارث، فمن هذه صفتها كيف يهتمُ بها، ويُحزن على ما فات منها. صفوها كدر، وبرقها خلب، ومواعيدها سراب بقِيعه، مولودها مفقود، وسيدها محسود، ومنعمها مهدّد، وعاشقها مقتول بسيف غدرها.

أَبْنَى أَبِينَا نَحْنُ أَهْلُ مَنَازِلٍ  
أَبْدَا غُرَابَ الْبَيْنِ فِيهَا يَنْخُقُ  
جَمَعْتُهُمُ الدُّنْيَا فَمُّ يَتَفَرَّقُوا  
نَبْكِي عَلَى الدُّنْيَا وَمَا مِنْ مُعَشَّرٍ  
كَنْزُوا الْكَنْزُوا فَلَا بَقِينَ وَلَا بَقُوا  
أَيْنَ الْجَبَابِرَةُ الْأَكَاسِرَةُ الْأَلَى

من كلٍّ من ضاق الفضاء بعيشِه  
حتى ثوى فحواه لحدٍ ضيقٍ  
خُرسٌ إذا نودوا كأن لم يعلمُوا  
أنَّ الكلام لهم حلالٌ مطلقٌ

وفي الحديث: «إنما العلم بالتعلم، والحلُم بالتحلُم».

وفي فنَّ الأداب: وإنما السرور باصطناعه واحتلاله بسمته، واقتراض  
أسبابه، وتکلف بوادره، حتى يكون طبُعاً.

إن الحياة الدنيا لا تستحقُ من العبوسَ والتذمر والتبرُّم.

حُكمُ المنيَّةِ فِي البريَّةِ جاري  
ما هَذِهِ الدُّنْيَا بِدارِ قرارٍ  
بِينَا تَرِيَ الإِنْسَانَ فِيهَا مُخْبِرًا  
طُبِعَتْ عَلَى كَدِيرٍ، وَأَنْتَ تَرِيْهَا  
وَمَكْلُفُ الْأَيَّامِ ضَرِبَ طَبَاعَهَا  
إِذَا رَجَوْتَ الْمَسْتَحِيلَ فَإِنَّمَا  
وَالْعِيشُ نَوْمٌ وَالْمِنَى يَقْظَةٌ  
فَاقْضُوا مَارِيَّكُمْ عَجَالًا إِنَّمَا  
وَتَرَكَضُوا خَيْلَ الشَّابِ وَيَادُوا  
لَيْسَ الزَّمَانُ وَإِنْ حَرَصْتَ مُسَالًا

الْفَيْتَهُ خَبْرًا مِنَ الْأَخْبَارِ  
صَفْوَا مِنَ الْأَقْدَارِ وَالْأَكْدَارِ  
مُتَطَلِّبُ فِي الْمَاءِ جَنَدَهُ نَارٌ  
تَبْنِي الرَّجَاءَ عَلَى شَفِيرِ هَارِ  
وَالْمَرْءُ بَيْنَهُمَا خَيَالُ سَارِ  
أَعْمَارُكُمْ سِفَرٌ مِنَ الْأَسْفَارِ  
أَنْ تُسْتَرِدَ فَإِنَّهُنَّ مَحَارِ  
طَبَعُ الزَّمَانُ عَدَاوَهُ الْأَحْرَارِ

والحقيقة التي لا ريب فيها أنك لا تستطيع أن تنزع من حياتك كل آثار  
الحزن، لأن الحياة خلقت هكذا (لَقَدْ خَلَقْنَا إِنْسَانًا فِي كَبَدٍ)، (إِنَّا خَلَقْنَا

الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ ﴿١﴾، ﴿لَيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾، ولكن المقصود أن تخفف من حزنك وهمك وغمك، أما قطع الحزن بالكلية فهذا في جنات النعيم، ولذلك يقول المنعمون في الجنة: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ﴾. وهذا دليل على أنه لم يذهب عنه إلا هناك، كما أن كل الغل لا يذهب إلا في الجنة، ﴿وَنَزَّعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غُلٌ﴾، فمن عرف حالة الدنيا وصفتها، عذرها على صدودها وجفائها وغدرها، وعلم أن هذا طبعها وخلقها ووصفها.

حلفتُ لَنَا أَنْ لَا تَخْوِنَنَا وَدَنَا فَكَانَهَا حَلْفَتُ لَنَا أَنْ لَا تَفْيِ

إِذَا كَانَ الْحَالُ مَا وَصَفْنَا، وَالْأَمْرُ مَا ذَكَرْنَا، فَحَرِيَّ بِالْأَرِيبِ النَّابِيِّ أَنْ لَا يُعِينَهَا عَلَى نَفْسِهِ، بِالْاسْتِسْلَامِ لِلْكَدْرِ وَالْهَمِّ وَالْغَمِّ وَالْحَزَنِ، بِلِ يَدَاْفِعُ هَذِهِ الْمَنْفَعَاتِ بِكُلِّ مَا أُوتِيَ مِنْ قُوَّةٍ، ﴿وَأَعْدُوا لَهُمْ مَا أَسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْحَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ﴾، ﴿فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعَفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا﴾.

## ﴿كَلِمَاتٍ﴾

### وقفة

لا تحزن: إن كنت فقيراً فغيرك محبوس في دين، وإن كنت لا تملك وسيلة نقل، فسواك مبتور القدمين، وإن كنت تشكو من آلام فالآخرون يرقدون على الأسرة البيضاء ومنذ سنوات، وإن فقدت ولداً فسواك فقد عدداً من الأولاد في حادث واحد.

لا تحزن: لأنك مسلم آمنت بالله وبرسله وملائكته واليوم الآخر وبالقضاء خيره وشرّه، وأولئك كفروا بالربّ وكذبوا الرسل وختلفوا في الكتاب، وجدوا اليوم الآخر، وألحدوا في القضاء والقدر.

لا تحزن: إن أذنبت فتُبّ، وإن أساءت فاستغفر، وإن أخطأت فأصلح، فالرحمة واسعة، والباب مفتوح، والغفران جمّ، والتوبة مقبولة.

لا تحزن: لأنك تُقلق أعصابك، وتهزّ كيانك وتتعب قلبك، وتُقض مضجعك، وتسهر ليلاً.

قال الشاعر:

ولرب نازلة يضيق بها الفتى  
درعاً عند الله منها المخرج  
ضاقت فلما استحکمت حلقاتها  
فرجت وكان يظنها لا تُفرج



## ضبط العواطف

تتأجّج العواطف وتعصف المشاعر عند سببين: عند الفرحة الغامرة، والمصيبة الدّاهمة، وفي الحديث: «إنّي نهيتُ عن صوتين أحمقين فاجرين: صوت عند نعمة، وصوت عند مصيبة». ﴿لَكِيَّا لَتَأسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ﴾. ولذلك قال عليه السلام: «إنما الصبر عند الصدمة الأولى». فمن ملك مشاعره عند الحدث الجاثم وعند الفرح الغامر، استحقّ مرتبة الثبات ومنزلة الرسوخ، ونال سعادة الراحة، ولذة الانتصار على النفس، والله

جل في علاه وصف الإنسان بأنه فرح فخور، وإذا مسّه الشر جزوعاً، وإذا مسّه الخير منوعاً، إلاّ المصلّين. فَهُمْ على وسطية في الفرح والحزن، يشكرون في الرخاء، ويصبرون في البلاء.

إن العواطف الهائجة تتعب صاحبها أيمّا تعب، وتضنيه وتؤلمه وتؤرّقه، فإذا غضب احتدّ وأزيد، وأرعد وتوعّد، وثارت مكامن نفسه، والتهبت حشاسته، فيتجاوز العدل، وإن فرح طرب وطاش، ونسى نفسه في غمرة السرور وتعدّى قدره، وإذا هجر أحداً ذمّه، ونسى محسنه، وطمّس فضائله، وإذا أحبّ آخر خلع عليه أوسمة التبجيل، وأوصله إلى ذورة الكمال. وفي الأثر: «أحببْ حببِكَ هوناً ما، فعسى أن يكون بغيضكَ يوماً ما، وأبغضْ بغيضكَ هوناً ما، فعسى أن يكون حببِكَ يوماً ما». وفي الحديث: «وَأَسَأَكَ الْعَدْلَ فِي الْغَضْبِ وَالرَّضَا».

فمن ملك عاطفته وحّكم عقله، وزن الأشياء وجعل لكلّ شيء قدرأً، أبصر الحق، وعرف الرشد، ووقع على الحقيقة، «لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ».

إن الإسلام جاء بميزان القيم والأخلاق والسلوك، مثثما جاء بالمنهج السّوي، والشرع الرضي، والمّلة المقدسة، «وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا»، فالعدل مطلب ملحّ في المثل، مثثما هو مطلوب في الأحكام، فإن الدين بني على الصدق والعدل، الصدق في الأخبار، والعدل في الأحكام والأقوال والأفعال والأخلاق، «وَتَمَتْ كَلْمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا».

## سعادة الصحابة بِمُحَمَّد ﷺ

لقد جاء رسولنا ﷺ إلى الناس بالدعوة الربانية، ولم يكن له دعاية من دنيا، فلم يُلقَ إليه كنز، وما كانت له جنَّةٌ يأكل منها، ولم يسكن قصراً، فأقبل المحبُّون بِيَأْيَاعُون على شظفٍ من العيش، وذروة من المشقة، يوم كانوا قليلاً مستضعفين في الأرض يخافون أن يتخطفهم الناس من حولهم، ومع ذلك أحبه أتباعه كُلَّ الحب.

حُوصرُوا في الشُّعُب، وضُيِّقُ عليهم في الرزق، وابتُلُوا في السمعة، وحُورِبُوا من القرابة، وأُوذِوا من الناس، ومع هذا أحبُّوه كُلَّ الحب.

سُحْب بعضهم على الرمَضَاء، وحُبس آخرون في العراء، ومنهم من تفَنَّنَ الكفارُ في تعذيبه، وتألَّقوا في النكال به، ومع هذا أحبُّوه كُلَّ الحب.

سُلِّبُوا أوطانهم ودورهم وأهليهم وأموالهم، طُرِدوا من مراتع صباحهم، وملاءِع شبابهم ومغاني أهلهم، ومع هذا أحبُّوه كُلَّ الحب.

أُبْتَلِيَ المؤمنون بِسَبَبِ دعوته، وزلزلوا زلزاً شديداً، وبلغت منهم القلوب الحناجر وظُنِّوا بالله الظنونا، ومع هذا أحبُّوه كُلَّ الحب.

عُرِّضَ صفة شبابهم لِلسِيوفِ المُصلَّة، فكانت على رؤوسهم كأغصان الشجرة الوارفة.

وكأنَّ ظلَّ السيفِ ظلُّ حديقةٍ خضراءَ تُنْبِتُ حولَنا الأزهاراً

وقدَّم رجالهم للمعركة فكانوا يأتون الموت كأنهم في نزهة، أو في ليلة عيد، لأنهم أحبوه كل الحب.

يُرسِّل أحدهم برسالة ويَعْلَم أنه لن يعود بعدها إلى الدنيا، فيؤدِّي رسالته، وُبِعِثُوا واحد منهم في مهمَّة ويعلم أنها النهاية فيذهب راضياً، لأنهم أحبوه كل الحب.

ولكن لماذا أحبُّوه وسعدوا برسالته، واطمأنوا لمنهجه، واستبشرُوا بقدومه، ونسوا كلَّ ألم وكلَّ مشقة وجُهد ومعاناة من أجل اتباعه؟!

إنهم رأوا فيه كل معاني الخير والفرح، وكل علامات البر والحق، لقد كان آية للسائلين في معالي الأمور، لقد أبرد غليل قلوبهم بحنانه، وأثلج صدورهم بحديثه، وأفْعَمَ أرواحهم برسالته.

لقد سكب في قلوبهم الرضا، فما حسِبوا للآلام في سبيل دعوته حساباً، وأفاض على نفوسهم من اليقين ما أنساهم كل جرح وكدر وتنفيس.

صقل ضمائرهم بهداه، وأنار بصائرهم بسناء، ألقى عن كواهلهم آصار الجahلية، وحطَّ عن ظهورهم أوزار الوثنية، وخلع من رقابهم تبعات الشرك والضلال، وأطفأ من أرواحهم نار الحقد والعداوة، وصبَّ على المشاعر ماء اليقين، فهدأت نفوسهم، وسكتت أبدانهم، واطمأنت قلوبهم، وبردت أعصابهم.

وجدوا لذَّة العيش معه، والأنسَ في قربه، والرضا في رحابه، والأمن في اتباعه، والنجاة في امتحان أمره، والغنى في الاقتداء به.

﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ﴾، ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾، ﴿وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ﴾، ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمَمِينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتَلَوُ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلِ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾، ﴿وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ﴾، ﴿اسْتَجِبُوا لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِيِّكُمْ﴾. وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَاعَةٍ حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا﴾.

لقد كانوا سعداء حقاً مع إمامهم وقدوتهم، وحق لهم أن يسعدهوا  
ويبتهجوا.

يا ليلة الجمعة هلاً عُدتِ ثانيةً سقي زمانكِ هطّالاً منَ الديمِ  
اللهم صلّ وسلّمْ على محرّر العقول من أغلال الانحراف، ومنقذ النفوس  
من ويلات الغواية، وارض عن الأصحاب والأمجاد، جزاء ما بذلوا وقدموا.



### اطردِ المللَ مِنْ حيَاةِكَ

إنَّ مَنْ يَعِيشُ عُمْرَهُ عَلَى وَتِيرَةٍ وَاحِدَةٍ جَدِيرٌ أَنْ يَصِيبَهُ المللُ، لَأَنَّ النَّفْسَ مُلْوَلَةٌ، فَإِنَّ الْإِنْسَانَ بِطْبَعِهِ يَمْلِأُ الْحَالَةَ الْوَاحِدَةَ، وَلَذِلِكَ غَايَةُ سُبْحَانِهِ وَتَعَالَى بَيْنَ الْأَزْمَنَةِ وَالْأَمْكَنَةِ، وَالْمَطْعُومَاتِ وَالْمَشْرُوبَاتِ، وَالْمَخْلُوقَاتِ، لَيْلٌ وَنَهَارٌ، وَسَهْلٌ وَجَبَلٌ، وَأَيْضًا وَأَسْوَدٌ، وَحَارٌ وَبَارِدٌ، وَظَلٌّ وَحَرَرُونَ، وَحَلُوٌّ وَحَامِضٌ، وَقَدْ ذَكَرَ اللَّهُ هَذَا التَّنْوُعُ وَالْخُلْفُ فِي كِتَابِهِ: ﴿يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ

مُخْتَلِفُ الْوَانُهُ》，《صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ》，《مُتَشَابِهَا وَغَيْرُ مُتَشَابِهِ》，《وَمِنَ الْجِبَالِ جُدُدٌ بَيْضٌ وَحِمْرٌ مُخْتَلِفُ الْوَانُهَا》，《وَتَلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ》.

وقد ملّ بنو إسرائيل أجود الطعام، لأنهم أدموا أكله: ﴿لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ﴾. وكان المؤمن يقرأ مرة جالساً، ومرة قائماً، ومرة وهو يمشي، ثم قال: النفس ملولة، ﴿الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ﴾.

ومن يتأمّل العبادات، يجد التنوّع والجدة، فأعمال قلبية وقولية وعملية ومالية، صلاة وزكاة وصوم وحج وجهاد، والصلاحة قيام وركوع وسجود وجلوس، فمن أراد الارتياح والنشاط ومواصلة العطاء فعليه بالتنويع في عمله، واطلاعه وحياته اليومية، فعند القراءة مثلاً ينوع الفنون، ما بين قرآن وتفسير وسيرة وحديث وفقه وتاريخ وأدب وثقافة عامة، وهكذا، يوزع وقته ما بين عبادة وتناول مباح، وزيارة واستقبال ضيوف، ورياضة ونزهة، فسوف يجد نفسه متونّة مشرقة، لأنها تحب التنويع وتستلمح الجديد.

لَهُ فِي النَّدِيِّ وَالبَاسِ يَوْمَانِ عَاشَهُمَا وَمَا مِنْهُمَا إِلَّا أَغْرِرْ مَحْجُولُ

فِي يَوْمٍ يُغْيِثُ النَّاسَ مِنْ مُرْزَنِ كَفَةٍ وَيَوْمٌ يُصْبِبُ الْمَوْتَ وَالْجَيْشُ جَحْفُ

س

## دع القلق

لَا تَحْزُن، فَإِنْ رَبِّكَ يَقُولُ:

﴿أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ﴾: وَهَذَا عَامٌ لِكُلِّ مَنْ حَمَلَ الْحَقَّ، وَأَبْصَرَ النُّورَ، وَسَلَكَ الْهَدَى.

﴿أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّنْ رَّبِّهِ فَوَيْلٌ لِّلْقَاسِيَّةِ قُلُوبُهُمْ مِّنْ ذِكْرِ اللَّهِ﴾: إِذَا فَهَنَاكَ حَقٌّ يُشَرِّحُ الصِّدُورَ، وَبَاطِلٌ يَقْسِيُّهَا.

﴿فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلَام﴾: فَهَذَا الدِّينُ غَايَةٌ لَا يَصْلُ إِلَيْهَا إِلَّا الْمَسْدَدُ.

﴿لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾: يَقُولُهَا كُلُّ مَنْ يَتَيَّقَنُ رِعَايَةَ اللَّهِ، وَوَلَا يَتَّهِيَ وَلَطْفَهُ وَنَصْرَهُ.

﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾: كَفَافِيَتِهِ تَكْفِيكُ، وَوَلَا يَتَّهِيَ تَحْمِيكُ.

﴿يَا أَيُّهَا الْبَيْتِ حَسِبْكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾: وَكُلُّ مَنْ سَلَكَ هَذِهِ الْجَادَةَ، حَصَلَ عَلَى هَذَا الْفَوْزَ.

﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ﴾: وَمَا سَوَاهُ فَمِّيْتُ غَيْرَ حَيِّ، زَائِلٌ غَيْرَ بَاقٍ، ذَلِيلٌ وَلَيْسَ بَعْزِيزٍ.

﴿وَاصْبِرْ وَمَا صَبَرْكَ إِلَّا بِاللَّهِ وَلَا تَحْزُنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُنْ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ﴾: إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ: فَهَذِهِ مَعِيَّتِهِ الْخَاصَّةُ لِأُولَائِهِ بِالْحَفْظِ وَالرِّعَايَةِ وَالْتَّأْيِيدِ وَالْوَلَايَةِ، بِحَسْبِ تَقْوَاهُمْ وَجَهَادِهِمْ.

﴿ وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَحْزُنُوا وَأَنْتُمُ الْأَعْلَمُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ : علوّا في العبودية والمكانة.

﴿ لَنْ يَضُرُّوكُمْ إِلَّا أَذًى وَإِنْ يُقَاتِلُوكُمْ يُوْلُوكُمُ الْأَدْبَارَ ثُمَّ لَا يُنْصَرُونَ ﴾ .

﴿ كَتَبَ اللَّهُ لِأَغْلَبِنَا أَنَا وَرَسُولِي إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾

﴿ إِنَّا لَنَنْصَرُ رَسُولَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُولُ الْأَشْهَادُ ﴾

وهذا عهد لن يخلف، ووعد لن يتاخر.

﴿ وَأَفْوَضُ أُمْرِي إِلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴿٤٤﴾ فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّئَاتِ مَا مَكَرُوا ﴾

﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ .

لا تحزن وقدر أنك لا تعيش إلا يوماً واحداً فحسب، فلماذا تحزن في هذا اليوم، وتغضب وتشور؟!

في الآخر: «إذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وإذا أمسيت فلا تنتظر الصباح».

والمعنى: أن تعيش في حدود يومك فحسب، فلا تذكر الماضي، ولا تقلق من المستقبل. قال الشاعر:

ما مضى فاتٌ ومؤمَلٌ غيبٌ ولَكَ السَّاعَةُ الَّتِي أَنْتَ فِيهَا

إن الاشتغال بالماضي، وتذكر الماضي، واجترار المصائب التي حدثت ومضت، والكوارث التي انتهت، إنما هو ضرب من الحمق والجنون.

يقول المَثُلُ الصيني: لا تَعْبُرْ جِسْرًا حتى تَأْتِيَهُ.

ومعنى ذلك: لا تستعجل الحوادث وهمومها وغمومها حتى تعيشها وتدركها.

يقول أحد السلف: يا ابن آدم، إنما أنت ثلاثة أيام: أمسُك وقد ولَّى، وغُدُك ولم يأتِ، ويومُك فاتقُ الله فيه.

كيف يعيش من يحمل هموم الماضي واليوم والمستقبل؟! كيف يرتاح من يتذكر ما صار وما جرى؟! فيعيده على ذاكرته، ويتألم له، وألمه لا ينفعه!

ومعنى: «إذا أصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرْ الْمَسَاءَ، وَإِذَا أَمْسَيْتَ فَلَا تَنْتَظِرْ الصَّبَاحَ»: أي: أن تكون قصير الأمل، تنتظر الأجل، وتحسن العمل، فلا تطمح بهمومك لغير هذا اليوم الذي تعيش فيه، فتركّز جهودك عليه، وترتب أعمالك، وتصبّ اهتمامك فيه، محسناً خلقك مهتماً بصحتك، مصالحاً أخلاقك مع الآخرين.



### وقفة

لا تحزن: لأن القضاء مفروغٌ منه، والمقدور واقع، والأقلام جفت، والصحف طُويت، وكلُّ أمرٍ مستقر، فحزنك لا يقدّم في الواقع شيئاً ولا يؤخّر، ولا يزيد ولا ينقص.

لا تحزن: لأنك بحزنك تריד إيقاف الزمن، وحبس الشمس، وإعادة عقارب الساعة، والمشي إلى الخلف، وردَ النهر إلى منبعه.

لا تحزن: لأن الحزن كالريح الهوجاء تُفسد الهواء، وتُبعثر الماء، وتغير السماء، وتكسر الورود اليانعة في الحديقة الغناء.

لا تحزن: لأن المحزون كنهر الأحمق، ينحدر من البحر ويصبُ في البحر، وكالتي نقضت غزلها من بعد قوة أنكاثاً، وكالناfax في قربة مثقوبة، والكاتب بإصبعه على الماء.

لا تحزن: فإن عمرك الحقيقي سعادتك وراحة بالك، فلا تُتفقُ أيامك في الحزن، وتبذُر لياليك في الهم، وتوزع ساعاتك على الفموم، ولا تسرفُ في إضاعة حياتك، فإن الله لا يحبُ المسرفين.



### لا تحزن: فإن ربك غافر الذنب وقابل التوب

الا يشرح صدرك، ويزيل همك وغمك، ويجلب سعادتك قول ربك جل في علاه: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾؟ فخاطبهم بـ «يا عبادي» تأليفاً لقلوبهم، وتأنيساً لأرواحهم، وخصّ الذين أسرفوا، لأنهم المثرون من الذنوب والخطايا فكيف بغيرهم؟! ونهاهم عن القنوط واليأس من المغفرة، وأخبر أنه يغفر الذنوب كلهاً من تاب، كبيرها وصغيرها، دقيقها وجليلها. ثم وصف نفسه بالضمائر المؤكدة، وـ «ال» التعريف التي تقتضي كمال الصفة، فقال: ﴿إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾.

ألا تسع و تفرح بقوله جل في علاه: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحْشَأَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفِرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصْرُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ ١٦

وقوله جل في علاه: ﴿وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهِ يَجِدِ اللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ ١٦

وقوله: ﴿إِن تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُهَوِّنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ وَنُدْخِلُكُمْ مُدْخَلًا كَرِيمًا﴾ ١٦

وقوله عز من قائل: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفِرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَابًا رَّحِيمًا﴾ ١٦

وقوله تعالى: ﴿وَإِنِّي لَغَافِرٌ لِمَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا ثُمَّ اهْتَدَى﴾ ١٦  
وما قتَلَ موسى عليه السلام نفساً قال: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ﴾ .

وقال عن داود بعدهما تاب وأناب: ﴿فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسْنَ مَاتِ﴾ .

سبحانه ما أرحمه وأكرمه !! حتى إنه عرض رحمته ومغفرته لمن قال  
بالتثليث، فقال عنهم: ﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلَّا  
إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنَّ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمْسِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ ٢٣  
﴿أَفَلَا يَتُوبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ .

ويقول عليه السلام فيما صح عنه: «يقول الله تبارك وتعالى: يا ابن آدم، إنك ما دعوتني ورجوتنِي إلا غفرت لك على ما كان منك ولا أبالي، يا ابن آدم، لو بلغت ذنوبك عَنَانَ السَّمَاوَاتِ، ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي، يا ابن آدم، لو أتيتني بِقُرَابِ الْأَرْضِ خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً، لأنك أتيت بقراها مغفرة».

وفي الصحيح عنه عليه السلام أنه قال: «إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيءُ النهار، ويبسط يده بالنهار ليتوب مسيءُ الليل، حتى تطلع الشمس من مغربها».

وفي الحديث القدسي: «يا عبادي، إنكم تذنبون بالليل والنهار، وأنا أغفر الذنوب جميعاً، فاستغفروني أغفر لكم».

وفي الحديث الصحيح: «والذي نفسي بيده، لو لم تذنبوا لذهب الله بكم ولجأ بقوم آخرين يذنبون، فيستغفرون الله، فيغفر لهم».

وفي حديث صحيح: «والذي نفسي بيده لو لم تذنبوا لخفت عليكم ما هو أشد من الذنب، وهو العجب».

وفي الحديث الصحيح: «كلكم خطاء، وخير الخاطئين التوابون».

وصح عنه عليه السلام أنه قال: «لله أفرح بِتُوبَةِ عَبْدٍ مِنْ أَحَدِكُمْ كَانَ عَلَى رَاحْلَتِهِ، عَلَيْهَا طَعَامٌ وَشَرَابٌ، فَضَلَّ مِنْهُ فِي الصَّحْرَاءِ، فَبَحْثَ عَنْهَا حَتَّى أَيْسٌ، فَنَامَ ثُمَّ أَسْتَيْقَظَ إِذَا هِيَ عَنْ دَرْأَهُ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي، وَأَنَا رَبُّكَ. أَخْطَأُ مِنْ شَدَّةِ الْفَرَحِ».

وَصَحَّ عَنْهُ عَلَيْهِ الْمَسْكَنَةُ أَنَّهُ قَالَ: «إِنْ عَبْدًا أَذْنَبَ ذَنْبًا فَقَالَ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذَّنْبَ إِلَّا أَنْتَ، ثُمَّ أَذْنَبَ ذَنْبًا، فَقَالَ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذَّنْبَ إِلَّا أَنْتَ، ثُمَّ أَذْنَبَ ذَنْبًا فَقَالَ: اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذَّنْبَ إِلَّا أَنْتَ. فَقَالَ اللَّهُ أَكْبَرُ عَزَّ وَجَلَّ: عِلْمِ عَبْدِي أَنْ لَهُ رِبًّا يَأْخُذُ بِالذَّنْبِ، وَيَعْصُو عَنِ الذَّنْبِ، فَلَيَفْعُلْ عَبْدِي مَا شَاءَ».

وَالْمَعْنَى: مَا دَامَ أَنَّهُ يَتُوبُ وَيَسْتَغْفِرُ وَيَنْدِمُ، فَإِنِّي أَغْفِرُ لَهُ.

### ﴿كُلُّ شَيْءٍ بِقَضَاءٍ وَقَدْرٍ﴾

كُلُّ شَيْءٍ بِقَضَاءٍ وَقَدْرٍ، وَهَذَا مُعْتَقَدُ أَهْلِ الْإِسْلَامِ، أَتَبَاعُ رَسُولِ الْهُدَى عَلَيْهِ السَّلَامُ؛ أَنَّهُ لَا يَقُعُ شَيْءٌ فِي الْكَوْنِ إِلَّا بِعِلْمِ اللَّهِ وَبِإِذْنِهِ وَبِتَقْدِيرِهِ.

﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنْبَأَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾.

﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾.

﴿وَلَنْبُلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُرُوعِ وَنَفْصِ مِنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرُ الصَّابِرِينَ﴾.

وَفِي الْحَدِيثِ: «عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ! إِنْ أَمْرَهُ كُلُّهُ لَهُ خَيْرٌ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكْرٌ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبْرٌ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَلَيْسَ ذَلِكَ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ».

وصحَّ عنه عليه السلام أنه قال: «إذا سألتَ فاسأّل الله، وإذا استعنتَ فاستعن بالله، وأعلم أنَّ الأمة لو اجتمعوا على أن ينفعوك بشيءٍ لم ينفعوك إلا بشيءٍ قد كتبه الله لك، وإن اجتمعوا على أن يضرُوك بشيءٍ لم يضرُوك إلا بشيءٍ قد كتبه الله عليك، رفعت الأقلام، وجفتَ الصحف».

وفي الحديث الصحيح أيضاً: «واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك،  
وما أخطأك لم يكن ليصيبك».

وَصَحَّ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: «جَفَّ الْقَلْمَنْ يَا أَبَا هَرِيرَةَ بِمَا أَنْتَ لَاقْ».

وصح عنه عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أنه قال: «احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، ولا تقل: نوأني فعلت كذا لكان كذا وكذا، ولكن قل: قدّر الله وما شاء فعل».

وفي حديث صحيح عن صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا يَقْضِي اللَّهُ قَضَاءً لِّلْعَبْدِ إِلَّا كَانَ خَيْرًا لَّهُ». وَلَا شَرَّ لَهُ إِلَّا كَانَ شَرًّا لَّهُ

سُئلَ شِيخُ الْإِسْلَامِ أَبْنَ تِيمِيَّةَ عَنِ الْمُعْصِيَّةِ: هَلْ هِيَ خَيْرٌ لِلْعَبْدِ؟ قَالَ: نَعَمْ بِشَرْطِهَا مِنَ النَّدَمِ وَالتَّوْبَةِ، وَالاسْتَغْفَارِ وَالْانْكَسَارِ.

وَقُولُهُ سُبْحَانَهُ: ﴿وَعَسَى أَن تَكْرُهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شَيْئاً وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾

هي المقادير فلم يُأْنِي أو فَدَرْ تجري المقادير على غرْز الایَرْ



## لَا تَحْزُنْ وَانتَظِرْ الْفَرَجَ

في الحديث عند الترمذى: «أفضل العبادة: انتظار الفرج». ﴿أَلَيْسَ الصُّبُحُ بِقَرِيبٍ﴾.

صبح المهمومين والمغمومين لاح، فانظر إلى الصباح، وارتقب الفتح من الفتاح.

تقول العرب: «إذا اشتد الحبل انقطع».

والمعنى: إذا تأزم الأمور، فانتظر فرجاً ومحراجاً.

وقال سبحانه وتعالى: ﴿مَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا﴾. وقال جل شأنه: ﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُعَظِّمُ لَهُ أَجْرًا﴾. ﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مِنْ أُمْرِهِ يُسْرًا﴾

وقالت العرب:

الغمرات ثم ينجز لئنْهُ ثُمَّ يذهَبُ بِنَ وَلَا يَجِدْهُ

وقال آخر:

كم فرج بعد إياس قد أتى وكم سرور قد أتى بعد الأسى

من يحسن الظن بذى العرش جنى حلو الجنى الرائق من شوك السفا

وفي الحديث الصحيح: «أنا عند ظن عبدي بي، فليظن بي ما شاء».

﴿ حَتَّىٰ إِذَا اسْتَيَّأْسَ الرُّسُلُ وَظَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرًا فَنُجِيَّ مِنْ نَّشَاءُ ﴾.

وقوله سبحانه: ﴿ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾  
قال بعض المفسرين - وبعضهم يجعله حديثاً - : «لن يغلب عسر يسرين».

وقال سبحانه: ﴿ لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أُمُراً ﴾.

وقال جل اسمه: ﴿ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ ﴾ . ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ .

وفي الحديث الصحيح: «واعلم أن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب».

وقال الشاعر:

فأقربُ الأمْرِ أدنَاهُ إِلَى الْفَرَجِ  
إِذَا تضيقَ أَمْرٌ فانتظِرْ فَرَجًا

وقال آخر:

وقدْ لَجَّ مِنْ مَاءِ الْعَيْنِ لُجُوجُ  
وَلِلشَّرِّ بَعْدَ النَّازِلَاتِ فُرُوجُ  
وَإِنِي حَبَسْتُ النَّفْسَ بَعْدَ ابْنِ عَنْبَسٍ  
لِيَفْرَحَ صَبُّ أَوْ لِيَسْتَأْ حَاسِدٌ

وقال آخر:

فِي شَوَّوْنٍ تَكُونُ أَوْ لَا تَكُونُ  
لَانْكَ الْهَمُّ وَمَجْنُونُ  
سَرْ سِيكْفِيكَ فِي غَدِّ مَا يَكُونُ  
سَهْرَتْ أَعْيَنْ وَنَامَتْ عَيْنُونْ  
فَدَعَ الْهَمَّ مَا اسْتَطَعَتْ فَحَمْ  
إِنْ رِيَا كَفَاكَ مَا كَانَ بِالْأَمْ

وقال آخر:

لَا تَنَامَنَ إِلَّا خَانِيَ الْبَالِ  
دُعَ الْمَقَادِيرَ تَجْرِي فِي أَعْنَتِهَا  
يَغِيَّرُ اللَّهُ مِنْ حَالٍ إِلَى حَالٍ  
مَا بَيْنَ غَمْضَةِ عَيْنٍ وَانتِباهِهَا



## وقفة

لَا تَحْزُنْ: فَإِنَّ أَمْوَالَكَ الَّتِي فِي خَرَازِتِكَ وَقَصْوُرَكَ السَّامِقَةِ، وَبِسَاتِينِكَ  
الْخَضْرَاءِ، مَعَ الْحَزْنِ وَالْأَسْى وَالْيَأْسِ: زِيَادَةُ فِي أَسْفِكَ وَهَمْكَ وَغَمْكَ.

لَا تَحْزُنْ: فَإِنْ عَقَاقِيرَ الْأَطْبَاءِ، وَدَوَاءَ الصَّيَادِلَةِ، وَوَصْفَةَ الطَّبِيبِ لَا  
تَسْعِدُكَ، وَقَدْ أَسْكَنَتِ الْحَزْنَ قَلْبَكَ، وَفَرَشَتْ لَهُ عَيْنَكَ، وَبَسَطَتْ لَهُ  
جَوَانِحَكَ، وَأَلْجَفَتْهُ جَلْدَكَ.

لَا تَحْزُنْ: وَأَنْتَ تَمْلِكُ الدُّعَاءِ، وَتُجَيِّدُ الْانْطَرَاحَ عَلَى عَتَّابَاتِ الرِّبَوِيَّةِ،  
وَتُحْسِنُ الْمَسْكَنَةَ عَلَى أَبْوَابِ مَلْكِ الْمُلُوكِ، وَمَعَكَ الْثَّلَاثُ الْأَخِيرُ مِنَ اللَّيلِ،  
وَلَدِيكَ سَاعَةٌ تَمْرِيغُ الْجَبَنِ فِي السُّجُودِ.

لَا تَحْزُنْ: فَإِنَّ اللَّهَ خَلَقَ لَكَ الْأَرْضَ وَمَا فِيهَا، وَأَنْبَتَ لَكَ حَدَائِقَ ذَاتَ  
بَهْجَةِ، وَبِسَاتِينَ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ، وَنَخْلًا بَاسِقَاتٍ لِهِ طَلْعُ نَضِيدٍ،  
وَنَجْوَمًا لَامِعَاتٍ، وَخَمَائِلَ وَجْدَاؤَ، وَلَكَنَّكَ تَحْزُنْ!!

لَا تَحْزُنْ: فَأَنْتَ تَشْرُبُ مَاءَ الْزَلَالِ، وَتَسْتَنْشِقُ الْهَوَاءَ الطَّلْقَ، وَتَمْشِي  
عَلَى قَدْمَيْكَ مَعَافِي، وَتَنَامُ لِيَلَكَ آمِنًا.

## لا تحزنْ وأكثُرْ من الاستغفار فِإِنْ رِبَّكَ غَفَارٌ

﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ﴾١٠﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مَدْرَارًا ﴾١١﴿ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَيْنَ وَيَجْعَلُ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلُ لَكُمْ أَنْهَارًا ﴾.

فأكثُرْ من الاستغفار، لترى الفرج وراحة البال، والرزق الحلال، والذرية الصالحة، والغيث الغزير.

﴿وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمْتَعَكُمْ مَتَّعًا حَسَنًا إِلَى أَجَلٍ مُسَمٍّ وَيُؤْتَ كُلُّ ذِي فَضْلٍ فَضْلَهُ ﴾.

وفي الحديث: «من أكثُرْ من الاستغفار جعل الله له من كل هم فرجاً، ومن كل ضيق مخرجاً».

وعليك بسِيدِ الاستغفار، الحديث الذي في البخاري: «اللهم أنت ربِّي لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهْدك ووَعْدك ما استطعتُ، أَعُوذ بك من شرِّ ما صنعتُ، أَبُوءُ لك بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وأَبُوءُ بِذَنْبِي فَاغْفِرْ لِي، فَإِنَّه لا يغْفِرُ الذُّنُوبُ إِلَّا أَنْتَ».

## صـ

## لا تحزنْ، وعليك بذكر الله دائمًا

قال سبحانه: ﴿أَلَا بِذِكْرِ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾. وقال: ﴿فَادْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ﴾. وقال: ﴿وَالذَّاكِرِينَ اللهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ﴾. وقال: ﴿يَا أَيُّهَا

الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ﴿٤١﴾ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا﴿٤٢﴾. وقال سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُلْهِكُمْ أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ﴾. وقال: ﴿وَادْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيْتَ﴾. وقال: ﴿وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ﴾ ﴿٤٨﴾ وَمِنَ الَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَإِدْبَارَ النُّجُومِ﴾. وقال سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمْ فِتْنَةً فَاثْبُتُوْا وَادْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾.

وفي الحديث الصحيح: «مَثَلُ الْذِي يَذْكُرُ رَبَّهُ وَالذِي لَا يَذْكُرُ رَبَّهُ، مَثَلُ الْحَيِّ وَالْمَيْتِ».

وقوله ﷺ: «سبق المفردون». قالوا: ما المفردون يا رسول الله؟ قال: «الذاكرون الله كثيراً والذاكرات».

وفي حديث صحيح: «ألا أخبركم بأفضل أعمالكم، وأزكاهما عند مليككم، وخير لكم من إنفاق الذهب والورق، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أنفاسهم ويتضرروا أنفاسكم؟» قالوا: بل يا رسول الله. قال: «ذكر الله».

وفي حديث صحيح: أن رجلاً أتى إلى الرسول ﷺ فقال: يا رسول الله، إن شرائع الإسلام قد كثرت علىي، وأنا كبرت فأخبرني بشيء أتشبّه به. قال: «لا يزال لسانك رطباً بذكر الله».

لَا تَحْزُنْ، وَلَا تَيَأسْ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ

﴿إِنَّهُ لَا يَيَأسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ﴾.

﴿حَتَّىٰ إِذَا اسْتَيَأْسَ الرُّسُلُ وَطَنُوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرٌ نَا﴾.

﴿وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمٍّ وَكَذَلِكَ نُنْجِي الْمُؤْمِنِينَ﴾.

وقال عن المسلمين: ﴿وَتَظُنُّونَ بِاللَّهِ الظُّنُونَ ﴿١٠﴾ هُنَالِكَ أَبْتَلَى الْمُؤْمِنُونَ وَزَلَّلُوا زَلْزَالًا شَدِيدًا﴾.



لَا تَحْزُنْ مِنْ أَذْيَةِ الْآخْرِينَ لَكَ، وَاعْفُ عَمَّنْ أَسَاءَ إِلَيْكَ

ثُمَّ الْقَصَاصِ الْبَاهِظِ، وَهُوَ الَّذِي يَدْفَعُهُ الْمُنْتَقِمُ مِنَ النَّاسِ، الْحَاقِدُ عَلَيْهِمْ: يَدْفَعُهُ مِنْ قَلْبِهِ، وَمِنْ لَحْمِهِ وَدَمِهِ، مِنْ أَعْصَابِهِ وَمِنْ رَاحَتِهِ، وَسَعَادَتِهِ وَسُرُورَهِ، إِذَا أَرَادَ أَنْ يَتَشَفَّى، أَوْ غَضَبَ عَلَيْهِمْ أَوْ حَقَدَ. إِنَّهُ الْخَاسِرُ بِلَا شَكَ.

وَقَدْ أَخْبَرَنَا اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بِدَوَاءِ ذَلِكَ وَعَلَاجِهِ، فَقَالَ:

﴿وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ﴾.

وَقَالَ: ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ﴾.

وَقَالَ: ﴿ادْفِعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ﴾.



لَا تَحْزُنْ عَلَى مَا فَاتَكَ فَإِنْ عَنْدَكَ نَعْمًا كَثِيرًا

فَكَرِّرْ فِي نَعْمَ اللَّهِ الْجَلِيلَةِ، وَفِي أَعْطِيَاتِهِ الْجَزِيلَةِ، وَاشْكُرْهُ عَلَى هَذِهِ  
النَّعْمَ، وَاعْلَمْ أَنَّكَ مَفْمُورٌ بِأَعْطِيَاتِهِ.

قَالَ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى: ﴿ وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوْهَا ﴾.

وَقَالَ: ﴿ وَأَسْبَغْ عَلَيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾.

وَقَالَ سَبَحَانَهُ: ﴿ وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فِيْنَ اللَّهِ ﴾.

وَقَالَ سَبَحَانَهُ وَهُوَ يَقْرَرُ الْعَبْدَ بِنِعْمَهُ عَلَيْهِ: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ ﴾ ١٠٠  
وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ ١٩ وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ ﴾.

نِعْمَ تَتَرَى: نِعْمَةُ الْحَيَاةِ، وَنِعْمَةُ الْعَافِيَةِ، وَنِعْمَةُ السَّمْعِ، وَنِعْمَةُ الْبَصَرِ،  
وَالْيَدَيْنِ وَالرِّجْلَيْنِ، وَالْمَاءِ وَالْهَوَاءِ، وَالْغَذَاءِ، وَمِنْ أَجْلِهَا نِعْمَةُ الْهَدَايَا الْرِبَانِيَّةِ:  
(الإِسْلَامِ). يَقُولُ أَحَدُ النَّاسِ: أَتَرِيدُ بِلِيُونَ دُولَارٍ فِي عَيْنِيْكَ؟ أَتَرِيدُ بِلِيُونَ دُولَارٍ  
فِي أَذْنِيْكَ؟ أَتَرِيدُ بِلِيُونَ دُولَارٍ فِي رَجْلِيْكَ؟ أَتَرِيدُ بِلِيُونَ دُولَارٍ فِي يَدِيْكَ؟ أَتَرِيدُ  
بِلِيُونَ دُولَارٍ فِي قَلْبِكَ؟ كَمْ مِنَ الْأَمْوَالِ الطَّائِلَةِ عَنْدَكَ وَمَا أَدِيَتَ شَكْرَهَا!!



لَا تَحْزُنْ عَلَى شَيْءٍ لَا يَسْتَحْقُ الْحَزْنُ

إِنْ مَا يَثْبِتُ السَّعَادَةَ وَيَنْمِيْهَا وَيَعْمَقُهَا: أَنْ لَا تَهْتَمْ بِتَوَافِهِ الْأَمْوَارِ،  
فَصَاحِبُ الْهَمَةِ الْعَالِيَّةِ هُمُّ الْآخِرَةِ.

قال أحد السلف وهو يوصي أحد إخوانه: أجعل الله همّا واحداً هم لقاء الله عز وجل، هم الآخرة، هم الوقوف بين يديه، ﴿يَوْمَئِذٍ تُعَرَّضُونَ لَا تَخْفَى مِنْكُمْ خَافِيَةٌ﴾. فليس هناك هموم إلا وهي أقل من هذا الهم. أي هم هذه الحياة؟ مناصبها ووظائفها، وذهبها وفضتها وأولادها، وأموالها وجهها وشهرتها وصورها ودورها، لا شيء!

والله جلّ وعلا قد وصف أعداء المنافقين فقال: ﴿أَهَمُّهُمْ أَنفُسُهُمْ يَطْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ﴾، فهمّهم: أنفسهم وبطونهم وشهواتهم، وليس لهم هم عالية أبداً!

ولما بايع عليه الناس تحت الشجرة انفلت أحد المنافقين يبحث عن جمل له أحمر، وقال: لاحصولي على جملي هذا أحب إلي من بيعتكم. فوراً: «كلّكم مغفور له إلا صاحب الجمل الأحمر».

إن أحد المنافقين أهمنه نفسه، وقال لاصحابه: لا تتفروا في الحرّ. فقال سبحانه: ﴿قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَّاً﴾.

وقال آخر: ﴿إِنَّمَا لَيْ وَلَا تَفْتَنِي﴾. وهمّه نفسه، فقال سبحانه: ﴿أَلَا فِي الْفِتْنَةِ سَقَطُوا﴾.

وآخرون أهمنهم أموالهم وأهلوهم: ﴿شَغَلَتْنَا أَمْوَالُنَا وَأَهْلُونَا فَاسْتَغْفِرْ لَنَا﴾. إنها الهموم التافهة الرخيصة، التي يحملها التافهون الرخيصون، أما الصحابة الأجلاء فإنهم يبتغون فضلاً من الله ورضواناً.



## لَا تَحْزُنْ وَاطْرِدِ الْهَمَّ

رَاحَةُ الْمُؤْمِنِ غَفْلَةُ، وَالْفَرَاغُ قَاتِلُ، وَالْعَطَالَةُ بَطَالَةُ، وَأَكْثَرُ النَّاسِ هَمُومًا  
وَغَمُومًا وَكَدَرًا الْعَاطِلُونَ الْفَارَغُونَ، وَالْأَرَاجِيفُ وَالْهَوَاجِسُ رَأْسُ مَالِ  
الْمَفَالِيسِ مِنَ الْعَمَلِ الْجَادُّ الْمُثْمِرُ.

فَتَحْرِكْ وَاعْمَلْ، وَزَوْلْ وَطَالَّ، وَاتْلُ وَسُبْحَ، وَاکْتَبْ وَزُرْ، وَاسْتَفْدْ مِنْ  
وَقْتِكَ، وَلَا تَجْعَلْ دَقِيقَةً لِلْفَرَاغِ، إِنَّكَ يَوْمَ تَفَرَّغُ يَدْخُلُ عَلَيْكَ الْهَمُّ وَالْفَمُّ  
وَالْهَاجِسُ وَالْوَسَاؤُسُ، وَتَصْبِحُ مِيدَانًا لِلْأَعْيَبِ الشَّيْطَانِ.



## لَا تَحْزُنْ مِمَّنْ جَحَدَ إِحْسَانَكَ، وَكَفَرَ مَعْرُوفَكَ،

فَأَنْتَ تُرِيدُ الثَّوَابَ مِنَ اللَّهِ

اجْعَلْ عَمَلَكَ خَالِصًا لِوَجْهِ اللَّهِ، وَلَا تَتَظَرَّرْ شَكْرًا مِنْ أَحَدٍ، وَلَا تَهْتَمْ وَلَا  
تَفْتَمْ إِذَا أَحْسَنْتَ لِأَحَدٍ مِنَ النَّاسِ، وَوَجْدَتَهُ لَئِمًا، لَا يَقْدِرُ هَذِهِ الْيَدَ الْبَيْضَاءَ،  
وَلَا الْحَسْنَةُ الَّتِي أَسْدَيْتَهَا إِلَيْهِ، فَاطْلُبْ أَجْرَكَ مِنَ اللَّهِ.

يَقُولُ سَبْحَانَهُ عَنْ أُولَيَائِهِ: ﴿يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانًا﴾ . وَقَالَ  
سَبْحَانَهُ عَنْ أَنْبِيَائِهِ: ﴿وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ﴾ . ﴿قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ  
فَهُوَ لَكُمْ﴾ . ﴿وَمَا لِأَحَدٍ عِنْهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى﴾ . ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللَّهِ لَا  
نُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلَا شُكُورًا﴾ .

قال الشاعر:

مَنْ يَفْعَلُ الْخَيْرَ لَا يَعْدُمْ جَوَازِيْهُ  
فَعَالِمُ الْوَاحِدَ الْأَحَدَ وَحْدَهُ فَهُوَ الَّذِي يُثِيبُ وَيُعْطِي وَيُمْنَحُ، وَيُعَاقِبُ  
وَيُحَاسِبُ، وَيُرْضِي وَيُغَضِّبُ، سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

قُتِلَ شُهَدَاءُ بِقَنْدَهَارِ، فَقَالَ عُمَرُ لِلصَّحَابَةِ: مَنْ قُتِلَ؟ فَذَكَرُوا لَهُ الْأَسْمَاءِ،  
فَقَالُوا: وَأَنَّاسٌ لَا تَعْرِفُهُمْ. فَدَمَعَتْ عَيْنَا عُمَرَ، وَقَالَ: وَلَكُنَّ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ.

وَأَطْعَمَ أَحَدَ الصَّالِحِينَ رَجُلًا أَعْمَى فَالْوَذْجَأُ (مِنْ أَفْخَرِ الْأَكْلَاتِ)، فَقَالَ  
أَهْلَهُ: هَذَا الْأَعْمَى لَا يَدْرِي مَاذَا يَأْكُلُ! فَقَالَ: لَكُنَّ اللَّهُ يَدْرِي!  
مَا دَامَ أَنَّ اللَّهَ مُطْلِعٌ عَلَيْكَ وَيَعْلَمُ مَا قَدَّمْتَهُ مِنْ خَيْرٍ، وَمَا عَمِلْتَهُ مِنْ بَرٍ،  
وَمَا أَسْدَيْتَهُ مِنْ فَضْلٍ، فَمَا عَلَيْكَ مِنْ النَّاسِ.

### ﴿كُلُّمَا

لَا تَحْزُنْ مِنْ لَوْمِ الْلَّائِمِينَ وَعَذْلُ الْعَذَالِ

﴿لَنْ يَضُرُّكُمْ إِلَّا أَذَى﴾. ﴿وَلَا تَكُنْ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ﴾. ﴿وَدَعْ  
أَذَاهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا﴾. ﴿فَبِرَأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا﴾.

لَا يَضُرُّ الْبَحْرُ أَمْسِي زَاهِرًا  
أَنْ رَمَى فِيهِ غَلَامٌ بِحَجَرٍ

وَفِي حَدِيثِ حَسْنٍ أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ قَالَ: «لَا تَبْلُغُونِي عَنْ أَصْحَابِي سَوْءًا،  
فَإِنِّي أَحُبُّ أَنْ أَخْرُجَ إِلَيْكُمْ وَأَنَا سَلِيمُ الصَّدْرِ».

لَا تَحْزُنْ مِنْ قَلَّةِ ذَاتِ الْيَدِ، فَإِنَّ الْقَلَّةَ مَعَهَا السَّلَامَةُ

كَلِّمَا تَرَفَّهَ الْجَسْمُ تَعْقِدُتِ الرُّوحُ، وَالْقَلَّةُ فِيهَا السَّلَامَةُ، وَالْزَهْدُ فِي  
الْدُنْيَا رَاحَةٌ عَاجِلَةٌ يَقْدِمُهَا اللَّهُ لِمَنْ شَاءَ مِنْ عِبَادِهِ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ  
وَمَنْ عَلَيْهَا﴾.

قَالَ أَحَدُهُمْ:

|                            |                            |
|----------------------------|----------------------------|
| ذَاكَ النَّعِي             | مَاءُ وَخْبُزُ وَظِلُّ     |
| إِنْ قَاتُ إِنِّي مُقْتُلُ | كَفَرْتُ نَعْمَلَةَ رَبِّي |

مَاهِي الدُّنْيَا إِلَّا مَاءُ بَارِدٌ، وَخَبْزٌ دَافِئٌ، وَظَلٌّ وَارِفٌ!!

وَقَالَ آخَرُ:

|                                       |                                           |
|---------------------------------------|-------------------------------------------|
| بَوْفِيَضِي آبَارَتْكُرُورَتِبِرَا    | أَمْطَرِي لَؤْلَؤَا سَمَاءَ سَرْنَدِي     |
| وَإِذَا مَتُ لَسْتُ أَعْدَمُ قَبَرَا  | أَنَا إِنْ عَشْتُ لَسْتُ أَعْدَمُ قَوْتَا |
| نَفْسُ حَرَّتْرِي المَذَلَّةَ كُفْرَا | هَمَّتِي هِمَّةُ الْمَالِ وَكِنْفِسِي     |
| فَلَمَّا أَزُورُ زِيَّدَا وَعَمْرَا   | وَإِذَا مَا قَنَعْتُ بِالْقُوَّتِ عَمْرِي |

إِنَّهَا عَزَّةُ الْوَاثِقِينَ بِمَبَادِئِهِمْ، الصَّادِقِينَ فِي دُعَوَتِهِمْ، الْجَادِيْنَ  
فِي رِسَالَتِهِمْ.



## لا تحزن مما يتوقع

وُجُدَ في التوراة مكتوباً: أكثر ما يُخافُ لا يكون!

وَمَعْنَاهُ: أَنْ كَثِيرًا مَا يَتَخوَّفُهُ النَّاسُ لَا يَقُولُ، فَإِنَّ الْأَوْهَامَ فِي الْأَذْهَانِ، أَكْثَرُ مِنَ الْحَوَادِثِ فِي الْأَعْيَانِ.

وقال آخر:

وَقَلَّتْ لِقَلْبِي إِنْ نَزَّا بِكَ نَزْوَةٌ مِنَ الْهَمِ افْرَحْ أَكْثَرُ الرُّوْعَ بِاَبْطَلِهِ  
أَيْ: إِذَا جَاءَكَ حَدَثٌ، وَسَمِعْتَ بِمَصِيبَةٍ، فَتَمْهَّلْ وَتَأْنَّ وَلَا تَحْزُنْ، فَإِنَّ  
كَثِيرًا مِنَ الْأَخْبَارِ وَالْتَّوْقُعَاتِ لَا صَحَّةَ لَهَا، إِذَا كَانَ هُنَاكَ صَارِفٌ لِلْقَدْرِ  
فَيُبَحَّثُ عَنْهُ، وَإِذَا لَمْ يَكُنْ فَأَيْنَ يَكُونُ؟!

﴿وَأَفْوُضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ ﴾٤٤﴿ فَوَقَاهُ اللَّهُ سَيِّئَاتِ مَا  
مَكَرُوا﴾.



## لا تحزنْ منْ نَقْدِ أَهْلِ الْبَاطِلِ وَالْحُسَادِ

فَإِنَّكَ مَأْجُورٌ مِنْ نَقْدِهِمْ وَحَسَدِهِمْ - عَلَى صِبْرِكَ، ثُمَّ إِنَّ نَقْدِهِمْ يَسَّاوِي  
قِيمَتِكَ، ثُمَّ إِنَّ النَّاسَ لَا تَرْفَسُ كُلَّبًا مِيَتًا، وَالْتَّافَهِينَ لَا هُسَادَ لَهُمْ.

قال أحدهم:

إِنَّ الْعَرَانِينَ تَلْقَاهَا مُحَسَّنَةٌ  
وَلَا تَرَى لِلْئَامِ النَّاسَ حُسَادًا

وقال الآخر:

فَالنَّاسُ أَعْدَاءُ لَهُ وَخُصُومُ

حَسَدًا وَمَقْتًا إِنَّهُ لَذَمِيمٌ

حَسِدُوا الْفَتَى إِذَا لَمْ يَنَالُوا سَعْيَهُ

كَضَرَائِرُ الْحَسَنَاءِ قُلْنَ لَوْجَهِهَا

وقال زهير:

لَا يَنْزَعُ اللَّهُ مِنْهُمْ مَا لَهُ حُسْدِوا

مُحَسَّدُونَ عَلَى مَا كَانَ مِنْ نِعَمِ

وقال آخر:

حَتَّىٰ عَلَى الْمَوْتِ لَا أَخْلُو مِنَ الْحَسَدِ

هُمْ يَحْسَدُونِي عَلَىٰ مَوْتِي فَوَا أَسْفَا

وقال الشاعر:

ذَا سَوْدَدِ إِلَّا أُصَبِّبَ بِحُسَدِ

وَالْتَّافِهِ الْمَسْكِينُ غَيْرُ مُحَسَّدٌ

وَشَكُوتَ مِنْ ظُلْمِ الْوَشَأَةِ وَلَنْ تَجِدْ

لَا زَلتَ يَاسِبِطُ الْكَرَامِ مُحَسَّدًا

ويقول آخر:

كَانَتْ كَأَعْدَادِ النَّجَومِ عِدَادُ

لَا يَلْغَوْنَ بِمَا جَنَوْهُ مَدَادُ

وَإِذَا الْفَتَىٰ بَلَغَ السَّمَاءَ بِمَجَادِهِ

وَرَمَوْهُ عَنْ قَوْسِ بِكُلِّ عَظِيمَةٍ

سَأَلَ مُوسَىٰ رَبِّهِ أَنْ يَكْفَأَ الْأَسْنَةَ النَّاسَ عَنْهُ، فَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: «يَا مُوسَىٰ، مَا اتَّخَذْتُ ذَلِكَ لِنَفْسِي، إِنِّي أَخْلَقْتُهُمْ وَأَرْزَقْتُهُمْ، وَإِنَّهُمْ يَسْبُونِي وَيَشْتَمُونِي»!!

وصح عنه عليه السلام أنه قال: «يقول الله عز وجل: يسبني ابن آدم، ويشتمني ابن آدم، وما ينبعي له ذلك، أما سبُّه إياي، فإنه يسبُ الدهر، وأنا الدهر، أقلب الليل والنهر كيف أشاء، وأما شتمه إياي، فيقول: إنَّ لِي صاحبة ولدًا، وليس لِي صاحبة ولا ولد». ﴿١﴾

إنك لن تستطع أن تعتقل ألسنة البشر عن فَرِي عِرْضك، ولكنك تستطيع أن تفعل الخير، وتجتب كلامهم ونقدهم.

قال حاتم:

وكلمة حَاسِدٍ منْ غَيْرِ جَرْمٍ  
سمعتُ فَقِلْتُ مُرَيْ فَانْفَذِينِي  
وعابوهَا عَلَيْيَ وَلَمْ تَعْبِنِي  
ولَمْ يَنْدَلُهَا أَبْدًا جَبِينِي

وقال آخر:

وَلَقَدْ أَمْرُ عَلَى السَّفِيهِ يَسْبُنِي  
فَمَضِيَتْ ثَمَةٌ قَلْتُ لَا يَعْنِينِي  
إِذَا نَطَقَ السَّفِيهُ فَلَا تُجْبِهُ

وقال ثالث:

إِذَا مَحَاسِنِي الْلَّائِسِي أَدْلُّ بِهَا  
فَخَيْرٌ مِنْ إِجَابَتِهِ السَّكُوتُ  
إِنَّ التَّافِهِينَ وَالْمَبْخُوسِينَ يَجِدُونَ تَحْدِيًّا سَافِرًا مِنَ النَّبَلَاءِ وَاللَّامِعِينَ وَالْجَهَابِذَةِ.

إِذَا مَحَاسِنِي الْلَّائِسِي أَدْلُّ بِهَا  
كَانَتْ ذُنُوبِي فَقُلْ لِي كَيْفَ أَعْتَدُرُ؟

أهل الثراء في الغالب يعيشون اضطراباً، إذا ارتفعت أسهمهم انخفض ضغط الدم عندهم، **﴿وَيَلْ لَكُلُّ هُمَّةٌ لُّمَّةٌ﴾** **﴿الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَدًا  
يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ﴾** **﴿كَلَّا لَيُنَبَّذَنَّ فِي الْحُطْمَةِ﴾**.

يقول أحد أدباء الغرب: افعل ما هو صحيح، ثم أدرّ ظهرك لكل نقد سخيف!

ومن الفوائد والتجارب: لا ترد على كلمة جارحة فيك، أو مقولة أو قصيدة، فإن الاحتمال دفن المعايب، والحلم عز، والصمت يقهر الأعداء، والعفو مثوبة وشرف، ونصف الذين يقرؤون الشتم فيك نسوه، والنصف الآخر ما قرؤوه، وغيرهم لا يدرؤون ما السبب وما القضية! فلا تُرْسَخ ذلك أنت وتعمقه بالرّد على ما قيل.

يقول أحد الحكماء: الناس مشغولون عنِّي وعنك بنقص خبزهم، وإنَّ ظمآن أحدهم يُنسِيهم موتي وموتك.

قال الشاعر:

اكتُم عن الجلْسَاءِ بَثَكَ إِنْمَا جُلْسَاوَكَ الْحُسَادُ وَالشُّمَمَاتُ  
بيتُ فيه سكينة مع خبز الشعير، خيرٌ من بيتٍ مليءٍ بأعداد شهية من الأطعمة، ولكنه روضة للمشاغبة والضجيج.



## وقفة

لا تحزن: فإن المرض يزول، والمصاب يحول، والذنب يُغفر، والدين يُقضى، والمحبوس يُفكُّ، والغائب يُقدم، والعاصي يتوب، والفقير يفتني.

لَا تَحْزُن: أَمَا تَرَى السَّحَابُ الْأَسْوَدُ كَيْفَ يَنْقُشُ، وَاللَّيلُ الْبَهِيمُ كَيْفَ  
يَنْجُلِي، وَالرِّيحُ الْصَّرَصُرُ كَيْفَ تَسْكُنُ، وَالْعَاصِفَةُ كَيْفَ تَهَدُأُ؟ إِذَا فَشَدَائِدُكَ  
إِلَى رَخَاءِ، وَعِيشَكَ إِلَى هَنَاءِ، وَمُسْتَقْبَلُكَ إِلَى نَعْمَاءِ.

لَا تَحْزُن: لَهِيْبُ الشَّمْسِ يَطْفَئُهُ وَارْفُ الظَّلِّ، وَظَمَّاً الْهَاجِرَةُ يُبَرِّدُهُ الْمَاءُ  
النَّمِيرُ، وَعَصَّةُ الْجَوْعِ يُسْكِنُهَا الْخَبْزُ الدَّافِئُ، وَمَعْانَةُ السَّهْرِ يَعْقِبُهُ نَوْمٌ  
لِذِيْدُ، وَآلَامُ الْمَرْضِ يُزِيلُهَا لِذِيْدُ الْعَافِيَةِ، فَمَا عَلَيْكَ إِلَّا الصَّبْرُ قَلِيلًا  
وَالْأَنْتَظَارُ لَحْظَةً.

لَا تَحْزُن: فَقَدْ حَارَ الْأَطْبَاءُ، وَعَجَزَ الْحُكَمَاءُ، وَوَقَفَ الْعُلَمَاءُ، وَتَسَاءَلَ  
الشُّعُرَاءُ، وَبَارَتِ الْحَيَلُ أَمَامَ نَفَادِ الْقَدْرَةِ، وَوَقَوْعُ الْقَضَاءِ، وَحَتَّمِيَةُ الْمَقْدُورِ.  
قَالَ عَلَيُّ بْنُ جَبَلَةَ:

عَسَى فَرَحُ يَكُونُ عَسَى      نَعَلَلْ نَفْسَ نَا بَعْسَى  
فَلَا تَقْنَ طْ وَانْ لَاقِيْ      تَهْمَأ يَقْبَضُ النَّفْسَ  
فَأَقْرَبَ مَا يَكُونُ الْمَرْ      ءُمِّنْ فَرَحَ إِذَا يَئِسَ



لَا تَحْزُن وَاخْتَرْ لِنَفْسِكَ مَا اخْتَارَهُ اللَّهُ لَكَ

قَمْ إِنْ أَقَامَكَ، وَاقْعِدْ إِنْ أَقْعَدَكَ، وَاصْبِرْ إِذَا أَفْقَرْكَ، وَاشْكُرْ إِذَا أَغْنَاكَ.  
فَهَذِهِ مِنْ لَوَازِمَ: «رَضِيَتْ بِاللَّهِ رِبِّاً، وَبِالْإِسْلَامِ دِيْنَاً، وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّاً».

قال أحدهم:

لَا تُدْبِرْ رُلَكْ أَمْ رَا  
فَأُولَوَ التَّدْبِيرِ رَهْلَكْ  
وَارْضَ عَنْ سَا إِنْ حَكْمَنْ  
نَحْنُ أَوْلَى بِكَ مِنْكَا



### لَا تَحْزُنْ وَلَا تَرَاقِبْ تَصْرُفَاتِ النَّاسِ

فَإِنَّهُمْ لَا يَمْلِكُونَ ضَرًّا وَلَا نَفْعًا، وَلَا مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا نَشُورًا، وَلَا ثَوَابًا  
وَلَا عَقَابًا.

قال أحدهم:

مَنْ رَاقِبَ النَّاسَ مَاتَ هَمًا  
وَفَازَ بِالْأَنْتَدِيَّةِ الْجَسِيرُ  
وَقَالَ بِشَارَ:

مَنْ رَاقِبَ النَّاسَ لَمْ يَظْفُرْ بِحَاجَتِهِ  
وَفَازَ بِالْطَّبِيعَاتِ الْفَاتِحُ الْلَّهِيْجُ

قال ابن الرومي:

لَعِلَّ الْلَّيَالِي بَعْدَ شَحْطٍ مِنَ النَّوْيِ  
سَتَجْمَعُنَا فِي ظِلِّ تِلْكَ الْمَالِفِ  
عَوَاطِفَ مِنْ أَفْضَالِهَا الْمُتَضَاعِفِ  
نَعَمْ إِنَّ لِلأَيَّامِ بَعْدَ اِنْصَارَاهَا

قال إبراهيم بن أدهم: نحن في عيش لو علم يه الملوك لجأ الدونا عليه  
باليسيوف.

وقال ابن تيمية: إنه **لَيَمِرُّ** بالقلب حال، أقول: إن كان أهل الجنة في مثل حالنا إنهم في عيشٍ طيب.

قال أيضاً: إنه **لَيَمِرُّ** بالقلب حالات يرقص طرباً، من الفرح بذكره سبحانه تعالى والأنس به.

وقال ابن تيمية أيضاً: عندما **أَدْخِلَ** السجن، وقد **أَغْلَقَ** السجّان الباب، قال: **فَضَرِبَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قَبْلِهِ الْعَذَابُ**.

وقال وهو في سجنه: ماذا يفعل أعدائي بي؟ أنا جنتي وبستانى في صدري، أتى سرتُ فهى معي، إن قتلى شهادة، وإخراجي من بلدى سياحة، وسجني خلوة.

يقولون: أيُّ شيء وَجَدَ مَنْ فَقَدَ اللَّهَ؟ وأيُّ شيء فقد من وَجَدَ اللَّهَ؟ لا يستويان أبداً، من وَجَدَ اللَّهَ وَجَدَ كُلَّ شَيْءٍ، ومن فَقَدَ اللَّهَ فَقَدَ كُلَّ شَيْءٍ.



**لَا تَحْزُنْ، وَاعْرِفْ ثَمَنَ الشَّيْءِ الَّذِي تَحْزُنْ مِنْ أَجْلِهِ**

يقول عَلَيْهِ السَّلَامُ: «لَأَنْ أَقُولُ: سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، أَحَبُّ إِلَيَّ مَا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ».

قال أحد السلف عن الآثرياء وقصورهم ودورهم وأموالهم: نأكل ونأكلون، ونشرب ويسربون، وننظر وينظرون، ولا نحاسب ويحاسبون.

وأول ليلة في القبر تُنسى      قصور خورنق وكنوز كسرى  
 ﴿ولَقَدْ جِئْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوْلَ مَرَّةٍ﴾.

المؤمنون يقولون: ﴿صَدَقَ اللَّهُ رَسُولُهُ﴾ . والمنافقون يقولون: ﴿مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا﴾ .

حياتك من صنع أفكارك، فالأفكار التي تستثمرها وتفكر فيها وتعيشها هي التي تؤثر في حياتك، سواء كانت في سعادة أو شقاوة.

يقول أحدهم: إذا كنت حافياً، فانتظر لمن بُتُّرَتْ ساقاه، تحمد رَبَّك على نعمة الرجلين.

قال الشاعر:

لَا يَمْلأُ الْهُوْلُ قَلْبِي قَبْلَ وَقْتِهِ      لَا أَضْيِقُ بَهُ ذَرْعِي إِذَا وَقَعَ



### لَا تَحْزُنْ مَا دَمْتْ تُحْسِنْ إِلَى النَّاسِ

فَإِنَّ الْإِحْسَانَ إِلَى النَّاسِ طَرِيقٌ وَاسِعَةٌ مِنْ طُرُقِ السُّعَادَةِ. وَفِي حَدِيثٍ صَحِيفٍ: «إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ لِعَبْدِهِ وَهُوَ يَحْسِبُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: يَا ابْنَ آدَمَ، جَعَتْ وَلَمْ تَطْعُمْنِي. قَالَ: كَيْفَ أَطْعُمُكَ وَأَنْتَ، رَبُّ الْعَالَمَيْنَ؟! قَالَ: أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فَلَانَ ابْنَ فَلَانَ جَاعَ فَمَا أَطْعَمْتَهُ، أَمَا إِنْكَ لَوْ أَطْعَمْتَهُ وَجَدْتَ ذَلِكَ عَنْدِي. يَا ابْنَ آدَمَ، ظَمِئْتُ فَلَمْ تَسْقِنِي. قَالَ: كَيْفَ أَسْقِيَكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ؟!»

قال: أما علمتَ أن عبدي فلان ابن فلان ظمئٌ فما أسيقْيَتَه، أما إنك لو أسيقْيَتَه وجدتَ ذلك عندي. يا ابن آدم، مرضتُ فلم تُعْدِني. قال: كيف أعودك وأنت رب العالمين؟! قال: أما علمتَ أن عبدي فلان ابن فلان مرض فما عدْتَه، أما إنك لو عدْتَه وجدتَني عنده؟!.

هنا لفتة وهي: وجدتَني عنده، ولم يقل كالسابقتين: وجدتَه عندي؛ لأن الله عند المنكسرة قلوبهم، كالمريض. وفي الحديث: «في كلّ كبدٍ رطبةٌ أجرٌ». وأعلم أن الله أدخل امرأة بغيّاً من بنى إسرائيل الجنة، لأنها سقطت كلباً على ظماء. فكيف بمن أطعم وسقى، ورفع الضائقَة وكشف الكربة؟!

وقد صحَّ عنه عَلَيْهِ السَّلَامُ أنه قال: «مَنْ كَانَ لَهُ فَضْلٌ زَادَ فَلْيُعْدِدْ بِهِ عَلَى مَنْ لَا زَادَ لَهُ، وَمَنْ كَانَ لَهُ فَضْلٌ ظَهَرَ فَلْيَعْدِدْ بِهِ عَلَى مَنْ لَا ظَهَرَ لَهُ». أي ليس له مركوب.

قال حاتم:

|                                              |                                              |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| لِتَشْرَبَ مَاءَ الْحَوْضِ قَبْلَ الرَّكَابِ | وَمَا أَنْ بِالسَّاعِي بِفَضْلِ لِجَامِهَا   |
| رَفِيقَكَ يَمْشِي خَلْفَهَا غَيْرَ رَاكِبٍ   | إِذَا كُنْتَ رِبًا لِلْقَارُوصِ فَلَا تَدْعُ |
| فَذَاكَ وَإِنْ كَانَ الْعِقَابُ فَعَاقِبٌ    | أَنِّحْهَا فَأَرْكِبْهُ فَإِنْ حَمَلْتُكُمَا |

وقد قال حاتم في أبيات له جميلة، وهو يُوصي خادمه أن يلتمس ضيافاً يقول:

|                                    |                                         |
|------------------------------------|-----------------------------------------|
| إِذَا أَتَى ضَيْفًا فَأَنْتَ حُرُّ | أَوْقَدْ فَإِنَّ اللَّيْلَ لِيَلْ قَرُّ |
|------------------------------------|-----------------------------------------|

ويقول لامرأته:

أَكُولَا فِإِنِي لَسْتُ أَكْلُهُ وَحْدِي

إِذَا مَا صَنَعْتِ الرِّزْدَ فَالْتَّمَسِي لَهُ

وقال أيضاً:

وَيَبْقَى مِنَ الْمَالِ الْأَحَادِيثُ وَالذَّكْرُ

أَمَّا وَيَيْ إِنَّ الْمَالَ غَادِ وَرَأَيْحُ

إِذَا حَشِرْجَتْ يَوْمًا وَضَاقَ بِهَا الصَّدْرُ

أَمَّا وَيَيْ مَا يُغْنِي الشَّرَاءُ عَنِ الْفَتَنِ

ويقول:

غُنَانًا وَلَا أَرْزِي بِأَحْسَابِنَا الْفَقْرُ

فَمَا زَادَنَا فَخْرًا عَلَى ذِي قَرَابَةٍ

وقال عروة بن حزام:

بِوْجَهِي شَحْوَبَ الْحَقُّ وَالْحَقُّ جَاهِدُ

أَتَهْرَأُ مِنِي أَنْ سَمِّنْتَ وَأَنْ تَرِي

وَأَحْسَوْ قَرَاحَ الْمَاءِ وَالْمَاءُ بَارِدُ

أَوْزُعُ جَسْمِي فِي جَسَوْمِ كَثِيرَةٍ

وَكَانَ ابْنُ الْمَبَارِكَ لَهُ جَارٌ يَهُودِي، فَكَانَ يَبْدأُ فِي طَعْمِ الْيَهُودِيِّ قَبْلَ أَبْنَائِهِ،

وَيَكْسُوْهُ قَبْلَ أَبْنَائِهِ، فَقَالُوا لِلْيَهُودِيِّ: بَعْنَا دَارِكَ، قَالَ: دَارِي بِأَلْفِي دِينَارٍ، أَلْفُ

قِيمَتُهَا، وَأَلْفُ جَوَارُ ابْنِ الْمَبَارِكَ!، فَسَمِعَ ابْنُ الْمَبَارِكَ بِذَلِكَ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ

اهْدِنِي إِلَى إِسْلَامِ فَأَسْلِمَ بِإِذْنِ اللَّهِ!

وَمَرَّ ابْنُ الْمَبَارِكَ حَاجًا بِقَافْلَةٍ، فَرَأَى امْرَأَةً أَخْدَتْ غَرَابًا مِيَّتًا مِنْ مَزِيلَةِ،

فَأَرْسَلَ فِي أَثْرِهَا غَلَامًا فَسَأَلَهَا، فَقَالَتْ: مَا لَنَا مِنْ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ إِلَّا مَا يُلْقَى

بها. فدمعت عيناه، وأمر بتوزيع القافلة في القرية، وعاد وترك حجّته تلك السنة، فرأى في منامه قائلاً يقول: حجٌ مبرور، وسعي مشكور، وذنب مغفور.

ويقول الله عز وجل: ﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَاصَّةٌ﴾ .

وقال أحدهم:

إني وإن كنتُ امرأً متباعداً  
عن صاحبي في أرضه وسمائهِ  
لمفيدة نصري وكاشف كربهِ  
ومجيب دعوته وصوت ندائهِ  
وإذا ارقدى ثواباً جميلاً لم أقلْ  
يا ليتَ أَنَّ عَلَيَّ فَضْلَ كُسَائِهِ  
يا لله ما أجملَ الْخُلُقَ! وما أَجَلَّ الْمَوَاهِبَ! وما أَحْسَنَ السُّجَاجِيَا!

لا يندم على فعل الجميل أحدٌ ولو أسرف، وإنما الندم على فعل الخطأ  
وإن قلّ.

وقال أحدهم في هذا المعنى:

الخُيُرُ أَبْقَى وَإِنْ طَالَ الزَّمَانُ بِهِ  
وَالشَّرُّ أَخْبَثُ مَا أُوْعَيْتَ مِنْ زَادِ

## لَا تَحْزُن إِذَا صَكَّتْ أَذْنَاكَ كَلْمَةً نَابِيَّةً

### فَإِنَّ الْحَسَدَ قَدِيمٌ

احْرُصْ عَلَى جَمْعِ الْفَضَائِلِ وَاجْتَهِدْ  
وَاهْجِرْ مَلَامَةً مَنْ تَشَفَّىْ أَوْ حَسَدْ  
وَاعْلَمْ بِأَنَّ الْعَمَرَ مَوْسِمٌ طَاعَةٌ  
قُبِلَتْ وَبَعْدَ الْمَوْتِ يَنْقُطُ الْحَسَدْ

يقول أحد علماء العصر: إن على أهل الحساسية المرهفة من النقد أن يسكبوا في أعصابهم مقادير من البرود أمام النقد الظالم الجائر.

وقالوا: «لله در الحسد ما أعدله، بدأ بصاحب فقتله».

وقال المتتبّي:

ذَكْرُ الْفَتَنِ عَمَرُهُ الثَّانِي وَحَاجَتُهُ  
مَا فَاتَهُ وَفَضُولُ الْعِيشِ أَشْغَالُ  
وَقَالَ عَلَيْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: الْأَجَلُ جَنَّةٌ حَصِينَةٌ.

وقال أحد الحكماء: الجبان يموت مرات، والشجاع يموت مرة واحدة.  
وإذا أراد الله بعباده خيراً في وقت الأزمات ألقى عليهم النعاس أمنةً  
منه، كما وقع النعاس على طلحة رضي الله عنه في أحد، حتى سقط سيفه  
مرات من يده، أمناً وراحة بال.

وهناك نعاس لأهل البدعة، فقد نعس شبيب بن يزيد وهو على بغلته،  
وكان من أشجع الناس، وامرأته غزالة هي الشجاعة التي طردت الحجاج،

فقال الشاعر:

أَسْدُ عَلَيَّ وَفِي الْحَرْبِ نَعَمَةٌ  
فَتَخَاءُ تَنْفَرُ مِنْ صَفِيرِ الصَّافِرِ  
هَلَّا بَرَزَتِ إِلَى غَزَالَةَ فِي الْوَغْيِ  
أَمْ كَانَ قَلْبُكَ فِي جَنَاحِي طَائِرِ  
وَقَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: «قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى الْحُسْنَيَّيْنِ وَنَحْنُ  
نَتَرَبَّصُ بِكُمْ أَنْ يُصِيكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِّنْ عِنْدِهِ أَوْ بِأَيْدِينَا فَتَرَبَّصُوا إِنَّا مَعَكُمْ  
مُتَرَبَّصُونَ».

وقال سبحانه: «وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كَتَبَاهَا مُؤْجَلًا وَمَنْ  
يُرِدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدُ ثَوَابَ الْآخِرَةِ نُؤْتِهِ مِنْهَا وَسَنَجْزِي  
الشَّاكِرِيْنَ».

وقال الشاعر:

أَقُولُ لَهَا وَقْدَ طَارَتْ شَعَاعًا  
مِنَ الْأَبْطَالِ وَيَحْكُ لَنْ تُرَاعِي  
فِي إِنَاءِكِ لَوْ سَأَلْتَ بِقَاءَ يَوْمٍ  
عَنِ الْأَجْلِ الَّذِي لَكِ لَمْ تُطِعَ  
فَصَبَرًَا فِي مَجَالِ الْمَوْتِ صَبَرًَا  
فَمَا نَيْلُ الْخَلُودِ بِمُسْتَطِاعٍ  
وَمَا ثَوْبُ الْحَيَاةِ بِثَوْبٍ عِزٍّ  
فِي خَلْقٍ عَنْ أَخْرِ الْخَلْقِ الْيَرَاعِ  
إِيَّاهُ اللَّهُ، فَإِذَا جَاءَ أَجْلَهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ.

قال علي رضي الله عنه:

أَيُّ يَوْمٍ يَمِنُ الْمَوْتَ أَفْرُ  
يَوْمَ لَا قُدْرَأْمْ يَوْمَ قُدْرُ  
يَوْمَ لَا قُدْرَ لَا أَرْهَبُهُ  
وَمِنَ الْمَقْدُورِ لَا يَنْجُو الْحَدَرُ  
وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: اطْلُبُوا الْمَوْتَ تُوَهَّبُ لَكُمُ الْحَيَاةِ.

## وقفة

لَا تُحْزِنْ: فِإِنَّ اللَّهَ يَدْافِعُ عَنْكَ، وَالْمَلَائِكَةَ تَسْتَغْفِرُ لَكَ، وَالْمُؤْمِنُونَ يُشْرِكُونَكَ فِي دُعَائِهِمْ كُلَّ صَلَاةٍ، وَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ يُشْفِعُ، وَالْقُرْآنُ يُعِدُّكَ وَعْدًا حَسَنًا، وَفَوْقَ هَذَا رَحْمَةُ أَرْحَمِ الرَّاحِمِينَ.

لَا تُحْزِنْ: فِإِنَّ الْحَسَنَةَ بِعِشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سِبْعِمِائَةِ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كَثِيرَةٍ، وَالسَّيِّئَةُ بِمِثْلِهَا إِلَّا أَنْ يَعْفُوَ رَبُّكَ وَيَتَجَازُ، فَكُمْ لِلَّهِ مِنْ كَرَمِهِ مَا سُمِعَ مِثْلُهُ! وَمَنْ جُودَ لَا يَقْارِبُهُ جُودًا!

لَا تُحْزِنْ: فَأَنْتَ مِنْ رُوَادِ التَّوْحِيدِ وَحَمْلَةِ الْمَلَةِ وَأَهْلِ الْقِبْلَةِ، وَعِنْدَكَ أَصْلُ حُبِّ اللَّهِ وَحُبِّ رَسُولِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَتَنْدِمُ إِذَا أَذْنَبْتَ، وَتَفْرَحُ إِذَا أَحْسَنْتَ، فَعِنْدَكَ خَيْرٌ وَأَنْتَ لَا تَدْرِي.

لَا تُحْزِنْ: فَأَنْتَ عَلَى خَيْرٍ فِي ضَرَائِكَ وَسَرَائِكَ، وَغَنَّاكَ وَفَقْرَكَ، وَشَدَّتْكَ وَرَخَائِكَ، «عَجَبًا لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ، إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ لَهُ خَيْرٌ! وَلَيْسَ ذَلِكَ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إِنَّ أَصَابَتْهُ سَرَاءً فَشَكَرَ كَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَاءً فَصَبَرَ كَانَ خَيْرًا لَهُ».



لَا تُحْزِنْ فِإِنَّ الصَّبَرَ عَلَى الْمَكَارِهِ وَتَحْمِلُ الشَّدَائِدَ

طَرِيقُ الْفَوْزِ وَالنَّجَاحِ وَالسَّعَادَةِ

﴿وَاصْبِرْ وَمَا صَبَرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ﴾. ﴿فَصَبَرْ جَمِيلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصْفِفُونَ﴾. ﴿فَاصْبِرْ صَبِرًا جَمِيلًا﴾. ﴿سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ﴾. ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ﴾. ﴿اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا﴾.

قال عمر رضي الله عنه: «بالصبر أدركنا حُسْنَ العِيش».

لأهل السنة عند المصائب ثلاثة فنون: الصبر، والدُّعاء، وانتظار الفرج.

وقال الشاعر:

سقيناهم و كأساً سقوناً بمثلها  
ولكننا كُنّا على الموت أصبراً  
وفي حديث صحيح: «لَا أَحَد أَصْبَرَ عَلَى أَذى سَمِعَهُ مِنَ اللَّهِ: إِنَّهُمْ  
يَزْعُمُونَ أَنَّ لَهُ وَلَدًا وَصَاحِبَةً، وَإِنَّهُ يَعْفُوَهُمْ وَيَرْزُقُهُمْ». وَقَالَ عَلَيْهِ الْمَسِيحُ: «رَحْمَ اللَّهِ  
مُوسَى، أَبْيَلُّي بِأَكْثَرِ مِنْ هَذَا فَصْبَرَ».

وقال عَلَيْهِ الْمَسِيحُ: «مَنْ يَتَصَبَّرْ يُصَبِّرُهُ اللَّهُ».

دَبَّيْتَ لِلْمَجْدِ وَالسَّاعُونَ قَدْ بَلَغُوا  
جَهَدَ النُّفُوسِ وَأَلْقَوْا دُونَهُ الْأَزْرَا  
وَكَابَدُوا الْمَجْدَ حَتَّى مَلَأُوكَثُرُهُمْ  
وَعَانِقَ الْمَجْدَ مَنْ أَوْفَى وَمَنْ صَبَرَ  
لَا تَحْسِبِ الْمَجْدَ حَتَّى تَلْعَقَ الصَّبِرَا  
لَنْ تَبْلُغَ الْمَجْدَ تَمَرًا أَنْتَ أَكِلُّهُ  
إِنَّ الْمَعَالِي لَا تُنَالُ بِالْأَحْلَامِ، وَلَا بِالرَّؤْيَا فِي الْمَنَامِ، وَإِنَّمَا بِالْحَزْمِ وَالْعَزْمِ.



## لا تحزنْ من فعل الخلق معك

### وانظر إلى فعلهم مع الخالق

عند أحمد في كتاب الزهد، أن الله يقول: «عجباً لك يا ابن آدم! خلقتك  
وتعبد غيري، ورزقتك وتشكر سوالي، أتحبب إليك بالنعم وأنا غني عنك،  
وتتبغض إلى المعاصي وأنت فقير إلى، خيري إليك نازل، وشررك إلى صاعد»!!

وقد ذكروا في سيرة عيسى عليه السلام أنه داوى ثلاثين مريضاً، وأبرا  
عميان كثريين، ثم انقلبوا ضده أعداء.

## لَا تَحْزُنْ مِنْ تَعْسُرِ الرِّزْقِ

فَإِنَّ الرِّزْقَ هُوَ الْوَاحِدُ الْأَحَدُ، فَعِنْهُ رِزْقُ الْعِبَادِ، وَقَدْ تَكَفَّلَ بِذَلِكَ،  
 ﴿وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوَعَّدُونَ﴾.

فَإِذَا كَانَ اللَّهُ هُوَ الرِّزْقُ فَلَمْ يَتَمَلَّقَ الْبَشَرُ، وَلَمْ تُهَانِ النَّفْسُ فِي سَبِيلِ  
 الرِّزْقِ لِأَجْلِ الْبَشَرِ؟! قَالَ سَبَّاحَانَهُ: ﴿وَمَا مِنْ دَبَّابَةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ  
 رِزْقُهَا﴾. وَقَالَ جَلَّ اسْمَهُ: ﴿مَا يَفْتَحُ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا  
 يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلٌ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ﴾.



## لَا تَحْزُنْ، فَإِنَّ هَنَاكَ أَسْبَابًا تُسْهِلُ الْمَصَابَ

عَلَى الْمُصَابِ، مِنْهَا

١ - انتظار الأجر والمثوبة من عند الله عز وجل: ﴿إِنَّمَا يُؤْفَى الصَّابِرُونَ  
 أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾.

٢ - رؤية المصابين:

وَلَوْلَا كَثْرَةُ الْبَاكِينَ حَوْلِي      عَلَى إِخْوَانِهِمْ لَقَتَلْتُ نَفْسِي  
 فَالْتَّفَتْ يَمْنَةً وَالْتَّفَتْ يَسْرَةً، هَلْ تَرَى إِلَّا مَصَابًاً أَوْ مَمْتَحَنَّاً؟ وَكَمَا قِيلَ:  
 فِي كُلِّ وَادٍ بْنُو سَعْدٍ.

٣ - وأنها أسهل من غيرها.

٤ - وأنها ليست في دين العبد، وإنما في دنياه.

٥ - وأن العبودية في التسليم عند المكاره أعظم منها أحياناً في المحبّ.

٦ - وأنه لا حيلة:

فَاتَّرَكَ الْحِيَلَةَ فِي تَحْوِيلِهَا      إِنَّمَا الْحِيَلَةَ فِي تَرْكِ الْحِيَلَةِ

٧ - وأن الخيرة لله رب العالمين: ﴿وَعَسَى أَن تَكْرُهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ﴾.



### لَا تَتَقْمِصْ شَخْصِيَّةَ غَيْرِكَ

﴿وَكُلُّ وِجْهٌ هُوَ مُوْلَيْهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ﴾ . ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ﴾ . ﴿قَدْ عِلِمَ كُلُّ أَنَّاسٍ مَّشْرِبَهُمْ﴾ .

الناس مواهب وقدرات وطاقات وصناعات، ومن عظمة رسولنا صلى الله عليه وسلم أنه وظَّفَ أصحابه حسب قدراتهم واستعداداتهم، فعليه للقضاء، ومعاذ للعلم، وأبي للقرآن، وزيد للفرائض، وخالد للجهاد، وحسان للشعر، وقيس بن ثابت للخطابة.

فَوْضُعْ النَّدَى فِي مَوْضِعِ السِّيفِ بِالْعُلَا      مُضْرِبُ كَوْضِعِ السِّيفِ فِي مَوْضِعِ النَّدَى  
الذوبان في الغير انتحار، تقمص صفات الآخرين قتل مجهر.

ومن آيات الله عز وجل: اختلاف صفات الناس وموهبتهم، واختلاف أسلوبهم وألوانهم، فأبوبكر برحمته ورفقه نفع الأمة والملة، وعمر بشدّته وصلابته نصر الإسلام وأهله، فالرضا بما عندك من عطاء موهبة، فاستثمرها ونمّها وقدمها وانفع بها، ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾.

إن التقليد الأعمى والانصهار المسرف في شخصيات الآخرين وأدّي للموهبة، وقتل للإرادة وإلغاء متعمّد للتميز والتفرد المقصود من الخلقة.



### العزلة ومردودُها الإيجابيُّ على العبد

وأقصد بها العزلة عن الشرّ وفضول المباح، وهي مما يشرح الخاطر وينذهب الحزن.

قال ابن تيمية: لا بدّ للعبد من عزلة لعبادته وذكره وتلاوته، ومحاسبته لنفسه، ودعائه واستغفاره، وبعده عن الشر، ونحو ذلك.

ولقد عقد ابن الجوزي ثلاثة فصول في «صَيْدُ الْخَاطِرِ»، ملخصها أنه قال: ما سمعتُ ولا رأيتُ كالعزلة، راحة وعزّاً وشرفًا، وبعدها عن السوء وعن الشرّ، وصونًا للجاه والوقت، وحفظًا للعمر، وبعدًا عن الحُسَادِ والثقلاء والشامتين، وتفكيرًا في الآخرة، واستعدادًا للقاء الله عز وجل، واغتنامًا في الطاعة، وجولان الفكر فيما ينفع، وإخراج كنوز الحكم، والاستباط من النصوص.

ونحو ذلك من كلامه الذي ذكره في العزلة، هذا معناه بتصرُّف.

وقلتُ في فصل سابق: للعزلة عزٌ لا يعلمه إلا الله، ففي العزلة استثمار العقل، وقطفُ جنَى الفكر، وراحة القلب، وسلامة العرَض، وموفور الأجر، والنهي عن المنكر، واغتنام الأنفاس في الطاعة، وتذكُر الرحيم، وهجر الملهيات والمشغلات، والفرار من الفتنة، والبعد عن مداراة العدو، وشماتة الحاقد، ونظرات الحاسد، ومماطلة التهليل، والاعتذار إلى المعاتب، ومطالبة الحقوق، ومداجنة المتكَبِّر، والصبر على الأحمق.

وفي العزلة سَرُّ للعوراتِ: عورات اللسان، وعثرات الحركات، وقلبات الذهن، ورعونة النفس.

فالعزلة حجاب لوجه المحسن، وصدفٌ لدُرُّ الفضل، وأكمامٌ لطَلَعِ المناقب، وما أحسن العزلة مع الكتاب، وفرةً للعمر، وفسحةً للأجل، وبمحبوبةً في الخلوة، وسفراً في طاعة، وسياحةً في تأملُ.

وفي العزلة تجد التأمل والترقب والتفكير والتدبرُ.

وفي العزلة تحرص على المعاني، وتحوز على اللطائف، وتأمل في المقاصد، وتبني صرح الرأي، وتشيد هيكل العقل.

والروح في العزلة في جذل، والقلب في فرح أكبر، والخاطر في اصطياد الفوائد.

ولا تُرائي في العزلة؛ لأنَّه لا يراك إلا الله، ولا تُسمع بكلامك بشَرَأً، فلا يسمعك إلا السميع البصيرُ.

كلُّ اللامعين والنافعين، والعباقرة والجهابذة وأساطين الزمن، وروادُ التاريخ، وشُدَّادُ الفضائل، وعيون الدهر، وكواكب المحاكل، كلُّهم سَقَوا غَرسَ نُبُلِّهم من ماء العزلة حتى استوى على سُوقه، فنبتت شجرة عظمتهم، فآتت أُكُلُّها كلَّ حينٍ بإذن ربِّها.

قال عليٌّ بن عبد العزيز الجرجاني:

يقولون لي فيك انقباض وإنما  
رأوا رجلاً عن موقف الذل أحجموا  
إذا قيل هذا مورد قلت قد أرى  
ولم أقض حق العلم إن كنت كلما  
ولو أن أهل العلم صانوه صانهم  
ولكن أهانوه فهانوا ودنوا  
ولكنَّ نفسَ الْحُرْ تَحْتَمِلُ الظَّمَاءَ  
يَا طَمَعُ صَيْرَتُهُ لِي سُلَامًا  
إذن فاتَّبَاعُ الْجَهْلِ قَدْ كَانَ أَحْزَمَا  
أَشَقَى بِهِ غَرْسًا وَاجْنِيَهُ ذَلَّةً  
ولو عَظَمُوهُ فِي النُّفُوسِ لَعْظَمًا  
وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْعِلْمِ صَانُوهُ صَانُهُمْ  
مُحْيَاهُ بِالْأَطْمَاءِ حَتَّى تَجْهَمَا  
مَنْ أَرَادَ الْعَزَّ وَالرَّا

حَةَ مِنْ هَمَّ طَوِيلٍ  
لِيَكُنْ فَرِدًا مِنَ النَّا  
سَوِيرِضٌ بِالْقَلِيلِ  
كَيْفَ يَصْفُو لَامْرَئٌ مَا  
عَاشَ مِنْ عِيْشٍ وَبَيْلٍ  
بَيْنَ غَمٍّ زِمِنْ خَتَولٍ  
وَمَدَاجٌ ثَقِيلٌ  
وَمَدَاجٌ دَارَةٌ حَسَودٌ  
وَمَعَانٌ بَخِيلٌ  
سَعَىٰ كَلْسَبِيلٍ  
آهٌ مِنْ مَعْرِفَةِ النَّا

وقال القاضي علي بن عبد العزيز الجرجاني:

ما تطعَّمتُ لذَّةَ العِيْشِ حَتَّى  
صَرَّتُ لِلْبَيْتِ وَالْكِتَابِ جَلِيسًا

مَمْ فَمَا أَبْتَغَى سَوَاهُ أَنْسَا

س فدھُم وعشْ عزيزاً دئساً

لِيْسَ شَيْءٌ أَعْزَّ مِنَ الْعَلَى

إِنَّمَا الظُّلُمُ فِي مُخَالَطَةِ النَّاسِ

وقال آخر:

فَدَامَ لِي الْهَنَاءُ وَنَمَّا السُّرُورُ

## أسار الجيش أم ركب الأمير

أَنْسَتُ بِوْحَدَتِي وَلَزِمَتُ بِيَتِي

وَقَاطَعَتُ الْأَنْسَامَ فَمَا أَبَالَيْ

وقال الحميدى المحدث:

سوی الاکثارِ منْ قیل و قال

## لکسبِ العالمِ اورِ اصلاحِ حال

لقاء الناس ليس يفيد شيئاً

فَأَقْلَلْ مِنْ لِقَاءِ النَّاسِ إِلَّا

وقال ابن فارس:

## تُقْضَى حاجَةٌ وَتُفْوَتُ حاجَةٌ

عسٰى يوْمًا يَكُونُ لَهُ انفِرَاجٌ

دفاتر لى وعش وقى السراج

وَقَالُوا كَيْفَ حَالُكَ قَلْتُ خَيْرًا

إذا ازدحمت هموم الصدر قلنا

## ندیمی هرّتی و آنیس نفسي

قالوا: كُلُّ من أَحَبَّ الْعَزْلَةَ فَهِيَ عَزْلَةٌ لَهُ . ولَكَ أَنْ تَرَاجِعَ كِتَابَ «الْعَزْلَةِ»

للخطابي



## لَا تَحْزُنْ مِنَ الشَّدَائِدْ

فِإِنَّ الشَّدَائِدْ تَقْوِيُّ الْقَلْبَ، وَتَمْحُوُ الذَّنْبَ، وَتَقْصِمُ الْعُجُّبَ، وَتَسْفِفُ  
الْكِبِيرَ، وَهِيَ ذُوبَانُ لِلْغَفْلَةِ، وَإِشْعَالُ لِلتَّذَكْرِ، وَجَلْبُ عَطْفِ الْمُخْلوقِينَ، وَدُعَاءُ  
مِنَ الصَّالِحِينَ، وَخَضْوعُ لِلْجَبْرُوتِ، وَاسْتِسْلَامُ لِلْوَاحِدِ الْقَهَّارِ، وَزَجْرُ حَاضِرِ  
وَنَذِيرِ مَقْدِمِ، وَإِحْيَا لِلذَّكِيرِ، وَتَضْرِعُ بِالصَّبْرِ، وَاحْتَسَابُ لِلْفَصْصِ، وَتَهْيَةُ  
لِلْقَدْوَمِ عَلَى الْمَوْلَى، وَإِزْعَاجُ عَنِ الرَّكْوَنِ إِلَى الدِّينِيَا وَالرَّضَا بِهَا وَالْأَطْمَئْنَانِ  
إِلَيْهَا، وَمَا خَفِيَ مِنَ الْلَّطْفِ أَعْظَمُ، وَمَا سُتِّرَ مِنَ الذَّنْبِ أَكْبَرُ، وَمَا عُفِيَّ مِنَ  
الْخَطَأِ أَجْلُ.



## وَقْفَةٌ

لَا تَحْزُنْ: لَأَنَّ الْحَزْنَ يَضْعِفُكَ فِي الْعِبَادَةِ، وَيَعْطِلُكَ عَنِ الْجَهَادِ، وَيُورِثُكَ  
الْإِحْبَاطَ، وَيَدْعُوكَ إِلَى سُوءِ الظَّنِّ، وَيُوَقِّعُكَ فِي التَّشَاؤْمِ.

لَا تَحْزُنْ: فِإِنَّ الْحَزْنَ وَالْقَلْقَ أَسَاسُ الْأَمْرَاضِ النُّفْسِيَّةِ، وَمَصْدِرُ الْآَلَامِ  
الْعَصْبِيَّةِ، وَمَادَةُ الْأَنْهِيَارِ وَالْوَسْوَاسِ وَالاضْطَرَابِ.

لَا تَحْزُنْ: وَمَعَكَ الْقُرْآنُ، وَالذِّكْرُ، وَالدُّعَاءُ، وَالصَّلَاةُ، وَالصَّدَقَةُ، وَفَعْلُ  
الْمَعْرُوفِ، وَالْعَمَلُ النَّافِعُ الْمُثْمِرُ.

لَا تَحْزُنْ: وَلَا تَسْتَسِلُمُ لِلْحَزْنِ عَنْ طَرِيقِ الْفَرَاغِ وَالْعَطَالَةِ، صَلٌ.. سَبِّح..  
أَقْرَأُ.. اكْتَبُ.. اعْمَلُ.. اسْتَقْبَلُ.. زُرُ.. تَأْمَلُ..

﴿اَدْعُونِي اَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾. ﴿اَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ  
الْمُعْتَدِلِينَ﴾. ﴿فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾. ﴿قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوْ ادْعُوا  
الرَّحْمَنَ أَيَّاً مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى﴾.



## لَا تَحْزُنْ وَاقْرَأْ هَذِهِ الْقَوَاعِدَ فِي السَّعَادَةِ

١. اعلم أنك إذا لم تعيش في حدود يومك تشتبّه ذهنك، واضطربت عليك أمورك، وكثّرت همومك وغمومك، وهذا معنى: «إذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وإذا أمسيت فلا تنتظر الصباح».
٢. انسِ الماضي بما فيه، فالاهتمام بما مضى وانتهى حُمُقٌ وجنون.
٣. لا تشتبّه بالمستقبل، فهو في عالم الغيب، ودع التفكير فيه حتى يأتي.
٤. لا تهتّ من النقد، واثبّت، واعلم أن النقد يساوي قيمتك.
٥. الإيمان بالله، والعمل الصالح هو الحياة الطيبة السعيدة.
٦. مَنْ أَرَادَ الاطْمِئْنَانَ وَالْهَدْوَةَ وَالرَّاحَةَ، فَعَلَيْهِ بِذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى.
٧. على العبد أن يعلم أن كل شيء بقضاء وقدر.
٨. لا تنتظر شكرًا من أحد.
٩. وَطِنْ نَفْسَكَ عَلَى تَلْقِي أَسْوَأَ الْفَرَوْضَ.

١٠. لَعَلَّ فِيمَا حَصَلَ خَيْرًا لَكَ.
١١. كُلُّ قَضَاءٍ لِلْمُسْلِمِ خَيْرٌ لَهُ.
١٢. فَكَرِّرْ فِي النَّعْمَ وَاشْكُرْ.
١٣. أَنْتَ بِمَا عَنْدَكَ فَوْقَ كَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ.
١٤. مِنْ سَاعَةٍ إِلَى سَاعَةٍ فَرْجٌ.
١٥. بِالْبَلَاءِ يُسْتَخْرَجُ الدُّعَاءُ.
١٦. الْمَصَابُّ مَرَاهِمٌ لِلْبَصَائِرِ وَقُوَّةٌ لِلْقُلُوبِ.
١٧. إِنْ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا.
١٨. لَا تَقْضِي عَلَيْكَ التَّوَافِهُ.
١٩. إِنْ رَبِّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ.
٢٠. لَا تَغْضِبْ، لَا تَغْضِبْ، لَا تَغْضِبْ.
٢١. الْحَيَاةُ خَبْزٌ وَمَاءٌ وَظُلْلٌ، فَلَا تَكْرَثْ بِغَيْرِ ذَلِكَ.
٢٢. ﴿وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ﴾.
٢٣. أَكْثَرُ مَا يُخَافُ لَا يَكُونُ.
٢٤. لَكَ فِي الْمَصَابِينِ أَسْوَةٌ.
٢٥. إِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحْبَبَ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ.

٢٦. كرر أدعية الكرب.
٢٧. عليك بالعمل الجاد المثمر، واهجر الفراغ.
٢٨. اترك الأرجيف، ولا تصدق الشائعات.
٢٩. حقدك وحرصك على الانتقام يضر بصحتك، أكثر مما يضر الخصم.
٣٠. كل ما يصيبك فهو كفارة للذنب.



### ولمَ الحزن وعندك ستة أخلاط؟

ذكر صاحب «الفرج بعد الشدة»: أن أحد الحكماء ابْتُلِي بمصيبة، فدخل عليه إخوانه يعْزُّونه في المصاب، فقال: إني عملت دواءً من ستة أخلاط. قالوا: ما هي؟ قال: **الخاط الأول**: الثقة بالله. **والثاني**: علمي بأن كل مقدور كائن. **والثالث**: الصبر خير ما استعمله الممتحنون. **والرابع**: إن لم أصبر أنا فأيُّ شيء أعمل؟! ولم أكن أُعين على نفسي بالجزع. **والخامس**: قد يمكن أن أكون في شرٌّ مما أنا فيه. **والسادس**: من ساعة إلى ساعة فرج.



### لا تُحزن إذا أُوذيت أو شُتمت أو أُهنت أو ظُلمت

قال شيخ الإسلام: المؤمن لا يطالب، ولا يعاتب، ولا يضارب.



لا تحزن وادخر لك حسن الثناء  
بإداء المعروف إلى الناس

أحسن أحد الكرماء إلى شاعر من الشعراء، أغاثه بعد نكبة لحقّته،

فقال الشاعر يمدحه:

|                                |                              |
|--------------------------------|------------------------------|
| على وجهه من كل مكرمة سور       | غلام رماه الله بالحسن يافعاً |
| تردى رداءً واسع الشوب واتّر    | ولما رأى المجد استعيرت ثيابه |
| وفي جيده الشعري وفي وجهه القمر | كأن الثريا علقت بجبينه       |



لا تحزن إذا واجهت الصعب وداهمتك المشاكل  
واعترضتك العوائق، واصبر وتحمل

|                                                               |                           |
|---------------------------------------------------------------|---------------------------|
| إن كان عندك يا زمان بقيّة                                     | مما تهين به الكرام فهاتها |
| إن الصبر أرفع من الجزع، وإن التحمل أشرف من الخور، وإن الذي لا |                           |
| يصبر اختياراً سوف يصبر اضطراراً.                              |                           |

وقال المتّبّي:

|                           |                          |
|---------------------------|--------------------------|
| فؤادي في غشاء من نبال     | رماني الدهر بالأرza حتى  |
| تكسرت النصال على النصال   | فصرت إذا أصابتني سهام    |
| لأنّي ما انتفعت بآن أبالي | فعشت ولا أبالني بالرزايا |

وقال أبو المظفر الأبيوردي:

تَنَكَّرْ لِي دهري ولم يدر أنتي  
أعْزُّ وأحداث الزمان تهون  
فبات يُرِيني الدهر كيف اعتداوه  
وبيت أريمه الصبر كيف يكون



لَا تَحْزُنْ فَمَعَكِ إخْوَةٌ وَلَكِ مَحْبُونٌ  
يَبَادِلُونَكِ حَبًّا وَمُودَّةً وَتَضَامِنًا

وسوف أتحفك بآياتٍ تترنم بها إن شئت، وقد تُضفي على قلبك راحة،  
قال بعضهم في تأليف القلوب ومقاربة الأرواح:

نَزَلْنَا عَلَى قِيسِيَّةِ يَمْنِيَّةِ  
لَهَا نَسْبٌ فِي الصَّالِحِينَ هَجَانِ  
فَقَالَتْ وَأَرْخَتْ جَانِبَ السُّتُّرِ بَيْنَنَا  
لَأَيْةِ أَرْضٍ أَمْ مَنِ الرَّجَلَانِ  
فَقَلَتْ لَهَا: أَمَّا رَفِيقِي فِي قَوْمِهِ  
تَمِيمٌ وَأَمَّا أَسْرَتِي فِي مَانِي  
رَفِيقَانِ شَتَّى أَلْفَ الْدَّهْرِ بَيْنَنَا

إِنَّ إِلَيْكُم مَسْلَةَ الْأَحْزَانِ، قَالَ أَحَدُهُمْ: لَوْلَا الْوَسَوْسَ مَا خَالَطَ  
النَّاسَ. ﴿الْأَخِلَاءُ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ إِلَّا الْمُتَّقِينَ﴾.

وقال بعضهم في مسافر غريب:

وَمُشْتَتُ الْعَزَمَاتِ لَا يَأْوِي إِلَى  
سَكْنٍ وَلَا أَهْلٍ وَلَا جِيرَانٍ  
أَلْفَ النَّوَى حَتَّى كَأْنَ رَحِيلَهُ  
لِلْبَيْنِ رَحْلَتُهُ إِلَى الْأَوْطَانِ

لَا تَحْزُن إِذَا حَبِبَ أَحَدٌ

أَوْ أَكْفَهَرَ فِي وِجْهِكَ عَبُوسٌ، أَوْ مَنْعَكَ بِخِيلٍ

لِسْفِيَانَ الشُّورِيَّ أَبِيَاتٍ يَقُولُ فِيهَا:

سِيَكْفِيَكَ عَمَّا أَغْلَقَ الْبَابُ دُونَهُ  
وَضَنَّ بِهِ الْأَقْوَامُ مِلْحُ وَجَرْدُقُ

وَتَشَرَّبُ مِنْ مَاءِ فَرَاتِ وَتَغْتَدِي  
تَعَارِضُ أَصْحَابِ التَّرِيدِ الْمَلْبَقُ

تَجْشَى إِذَا مَا هُمْ تَجْشَوْا كَأْنَمَا  
ظَالَمْتَ بِأَنْوَاعِ الْخَبِيسِ تَفْتَقُ

إِنَّ الْكَوْخَ الْخَشْبِيِّ، وَخِيمَةَ الشَّعْرِ، وَخَبْزَ الشَّعِيرِ، أَعْزُّ وَأَشَرْفَ . مَعَ  
حَفْظِ مَاءِ الْوَجْهِ وَكَرَامَةِ الْعَرْضِ وَصَوْنِ النَّفْسِ . مِنْ قَصْرِ مَنِيفِ وَحْدِيَّةِ  
غَنَّاءِ مَعَ التَّعْكِيرِ وَالْكَدَرِ .

المحنة كالمرض، لابد له من زمن حتى يزول، ومن استعجل في زواله  
أوشك أن يتضاعف ويستفحلاً، فكذلك المصيبة والمحنة لابد لها من وقت،  
حتى تزول آثارها، وواجب المبتلى: الصبر وانتظار الفرج ومداومة الدعاء.



## وقفة

﴿ وَلَا تَيَأسُوا مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِنَّهُ لَا يَيَأسُ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ  
الْكَافِرُونَ ﴾ . ﴿ وَمَنْ يَقْنَطُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهِ إِلَّا الضَّالُّونَ ﴾ . ﴿ إِنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيبٌ

مِنَ الْمُحْسِنِينَ}. ﴿لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أُمْرًا﴾. ﴿وَعَسَى أَنْ تَكْرِهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾. ﴿اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ﴾. ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ﴾. ﴿لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾. ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾. ﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَنْشُرُ رَحْمَتَهُ﴾. ﴿وَيَدْعُونَا رَغْبًا وَرَهْبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ﴾.

قال الشاعر:

|                                        |                                        |
|----------------------------------------|----------------------------------------|
| إِذَا لَمْ تَرْضِ مِنْهَا بِالْمَزَاجِ | مَتَى تَصْفُو لَكَ الدُّنْيَا بِخَيْرِ |
| وَمُخْرِجُهُ مِنَ الْبَحْرِ الْأَجَاجِ | أَلَمْ تَرْجُوهُ الدُّنْيَا الْمَصْفَى |
| جَرْتُ بِمَسَرَّةِ لَكَ وَابْتِهَاجِ   | وَرُبَّ مُخْيِفَةٍ فَجَأْتُ بِهِ فُولِ |
| وَرَبِّ إِقَامَةٍ بَعْدَ اعْوَجَاجِ    | وَرُبَّ سَلَامَةٍ بَعْدَ امْتِنَاعِ    |



### وَخَيْرُ جَلِيسٍ فِي الْأَنَامِ كِتَابُ

إِنَّ مِنْ أَسْبَابِ السُّعَادَةِ: الْانْقِطَاعُ إِلَى مَطَالِعَةِ الْكِتَابِ، وَالْإِهْتِمَامُ بِالْقِرَاءَةِ، وَتَمْمِيَةُ الْعُقْلِ بِالْفَوَائِدِ.

وَالْجَاحِظُ يُوصِيكُ بِالْكِتَابِ وَالْمَطَالِعَةِ، لِتَطَرَّدُ الْحَزْنُ عَنْكُ فَيَقُولُ:

والكتاب هو الجليس الذي لا يطريك، والصديق الذي لا يغريك، والرفيق الذي لا يملّك، المستميح الذي لا يستريثك، والجار الذي لا يستبطيك، والصاحب الذي لا يريد استخراج ما عندك بالملق، ولا يعاملك بالمكر، ولا يخدعك بالنفاق، ولا يحتال لك بالكذب.

والكتاب هو الذي إن نظرت فيه أطال إمتعاك، وشحذ طباعك، ويسط لسانك، وجود بنايتك، وفخم ألفاظك، وبحب نفسك، وعمر صدرك، ومنحك تعظيم العوام، وصداقة الملوك، وعرفت به في شهر ما لا تعرفه من أفواه الرجال في دهر، مع السلامة من الغرم، ومن كد الطلب، ومن الوقوف بباب المكتسب بالتعليم، ومن الجلوس بين يدي من أنت أفضل منه خلقاً، وأكرم منه عرقاً، ومع السلامة من مجالسة البغضاء، ومقارنة الأغنياء.

والكتاب هو الذي يطيعك بالليل كطاعته بالنهار، ويطيعك في السفر كطاعته في الحضر، ولا يعتل بنوم، ولا يعتريه كله السهر، وهو المعلم الذي إن افتقرت إليه لم يخفرك، وإن قطعت عنه المادة لم يقطع عنك الفائدة، وإن عزلته لم يدع طاعتك، وإن هبّت ريح أعاديك لم ينقلب عليك، ومتى كنت معه متعلقاً بسبب أو معتصماً بأدني حبل كان لك فيه غنىً من غيره، ولم تضرك معه وحشة الوحدة إلى جليس السوء، ولو لم يكن من فضله عليك وإحسانه إليك إلا منعه لك من الجلوس على بابك، والنظر إلى المارة بك. مع ما في ذلك من التعرض للحقوق التي تلزم، ومن فضول النظر، ومن عادة الخوض فيما لا يعنيك، ومن ملابسة صغار الناس، وحضور ألفاظهم

الساقطة، ومعانيهم الفاسدة، وأخلاقهم الرديئة، وجهاالتهم المذمومة. لَكَانَ في ذلك السلامة ثم الغنيمة، وإحراز الأصل مع استفادة الفرع، ولو لم يكن في ذلك إلا أنه يشغلك عن سخف المُنْتَى، وعن اعتياد الراحة وعن اللَّعْبِ، وكل ما أشبه اللَّعْبِ، لَقَدْ كَانَ عَلَى صَاحِبِه أَسْبَغَ النِّعْمَةَ وَأَعْظَمَ الْمِنَّةَ.

وقد علمنا أن أفضل ما يقطع به الفُرَاغُ نهارهم، وأصحاب الفكاهات ساعاتٍ ليهم: الكتابُ، وهو الشيء الذي لا يُرَى لهم فيه مع النيل أثر في ازدياد تجربة ولا عقل ولا مروءة، ولا في صُونٍ عرض، ولا في إصلاح دين، ولا في تتمير مال، ولا في رب صناعة، ولا في ابتداء إنعام.

#### • أقوالٌ في فضل الكتاب:

وقال أبو عبيدة: قال المَهْلَبُ لبنيه في وصيته: يا بَنِيَّ، لا تَقُومُوا في الأسواق إلا على زرَّاد أو ورَاق.

وحدّثني صديق لي قال: قرأتُ على شيخ شامي كتاباً فيه من مآثر غطfan، فقال: ذهبتِ المَكَارِمُ إلا من الكتب. وسمعتُ الحسن اللؤلؤي يقول: غبرتُ أربعين عاماً ما قِلْتُ ولا بَتْ ولا اتَّكَأْتُ، إلاَّ وَالكتابُ موضوع على صدرِي.

وقال ابن الجهم: إذا غشيني النعاس في غير وقت نوم . وبئس الشيء النوم الفاضل عن الحاجة . تناولتُ كتاباً من كتب الحكم، فأجدُ اهتزازي

للفوائد، والأريحية التي تعترني عند الظفر ببعض الحاجة، والذي يفتش قلبي من سرور الاستبانة، وعزُّ التبين أشدُّ إيقاظاً من نهيق الحمير، وهذه الهدمُ.

وقال ابن الجهم: إذا استحسنتُ الكتاب واستجدهُ، ورجوتُ منه الفائدة، ورأيت ذلك فيه، فلو تراني وأنا ساعة بعد ساعة أنظركم بقى من ورقه مخافة استفاده، وانقطاع المادة من قلبه، وإن كان المصحف عظيم الحجم كثير الورق، كثير العدد فقد تم عيشي وكم سروي.

وذكر العتبى كتاباً لبعض القدماء فقال: لو لا طوله وكثرة ورقه لنسخته. فقال ابن الجهم: لكنى ما رغبَنِي فيه إلا الذي زهَّدَكَ فيه، وما قرأتُ قطُّ كتاباً كبيراً فأخلاَنِي من فائدة، وما أحصى كم قرأتُ من صغار الكتب فخرجتُ منها كما دخلتُ!.

وأجلُّ الكتب وأشرفها وأرفعها: ﴿كِتَابٌ أُنْزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِتُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ﴾.

#### • فوائد القراءة والمطالعة:

١. طرد الوسواس والهم والحزن.
٢. اجتناب الخوض في الباطل.
٣. الاشتغال عن البطّالين وأهل العطالة.
٤. فتقُّ اللسان وتدريبُ على الكلام، والبعد عن اللحن، والتحلّي بالبلاغة والفصاحة.

٥. تتميم العقل، وتجويد الذهن، وتصفية الخاطر.
٦. غزارة العلم، وكثرة المحفوظ والمفهوم.
٧. الاستفادة من تجارب الناس وحكم الحكماء واستنباط العلماء.
٨. إيجاد المَلَكَة الهاضمة للعلوم، والمطالعة على الثقافات الوعائية لدورها في الحياة.
٩. زيادة الإيمان خاصة في قراءة كتب أهل الإسلام، فإن الكتاب من أعظم الوعاظ، ومن أجل الزاجرين، ومن أكبر الناهين، ومن أحكم الأمراء.
١٠. راحة للذهن من التشتت، وللقلب من التشرذم، وللوقت من الضياع.
١١. الرسوخ في فهم الكلمة، وصياغة المادة، ومقصود العبارة، ومدلول الجملة، ومعرفة أسرار الحكمة.

فروح أرواح المعاني      وليس بأن طعمت ولا شربت



لا تحزن وأنت تعلم أنك ادخلت بمعرفتك

السنة تُثني عليك

وأكُفًا ترفع بالدعاء لك، وأفواهاً تمدحك بالخير الذي قدمته وأسديتها وخلفته. إن الشاء الحسن عمر ثانٍ وولد مخلد، وميراث عامر، وتركة مباركة طيبة.

قال الشاعر يمدح كريماً:

مُحَرَّمَةٌ عَلَيْكَ فَلَا تَحِلُّ  
كَانَكَ فِي الْكِتَابِ وَجَدْتَ لَاءَ  
وَانْ حَلَّ الْمَصِيفُ فَأَنْتَ ظِلُّ  
إِذَا حَضَرَ الشَّتَاءُ فَأَنْتَ شَمْسُ  
أَيْكَثْرُ فِي عَطَائِكَ أَمْ يَقُولُ  
وَمَا تَدْرِي إِذَا أَنْفَقْتَ مَالًا  
فَأَنْتَ الْمَاجِدُ الْبَطْلُ الْأَجْلُ  
جُزِيَتْ عَنِ الْبَرِّيَّةِ كُلُّ خَيْرٍ  
جَبِينُ فِي الْلَّيَالِي مُشْمَعٌ  
بِوجْهِكَ نَسْتَضِيءُ إِذَا سَرِينَا  
يُكَرَّرُ فِي الْجَمَوعِ فَلَا يُمَلِّ  
وَذْكُرُكَ فِي الْمَسَامِعِ خَيْرُ هَادِ  
وَيُفْدِيكَ الْحَجَّيْجُ إِذَا أَهْلُوا  
فَدْتُكَ نَفْوُسُنَا عَنْ كُلِّ هُولٍ

### صَلَوةٌ

### وقفة

مرض أبو بكر رضي الله عنه فعادوه، فقالوا: ألا ندعوك لك الطبيب؟  
قال: قد رأني الطبيب. قالوا: فأيُّ شيء قال لك؟ قال: إني فعَالٌ لما أريد.

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: وجدنا خير عيشنا بالصبر.

وقال أيضاً: أفضل عيش أدركناه بالصبر، ولو أن الصبر كان من الرجال كان كريماً.

وقال عليٌّ بن أبي طالب رضي الله عنه: ألا إن الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد، فإذا قُطع الرأسُ بار الجسم، ثم رفع صوته فقال: إنه لا إيمان لمن لا صبر له. وقال: الصبر مطية لا تكتبو.

وقال الحسن: الصبر كنز من كنوز الخير، لا يعطيه الله إلا لعبد كريم عنده.

وقال عمر بن عبد العزيز: ما أنعم الله على عبد نعمة، فانتزعها منه، فعاشه مكانها الصبر، إلّا كان ما عوّضه خيراً مما انتزعه.

وقال ميمون بن مهران: ما نال أحد شيئاً من ختم الخير فيما دونه إلّا الصبر.

وقال سليمان بن القاسم: كلُّ عملٍ يُعرَفُ ثوابه إلّا الصبر، قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يُؤْفَى الصَّابِرُونَ أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ قال: كلامه المنهر.



لَا تَحْزُنْ لَأَنْ هَنَاكَ مَشَهِداً آخَرَ

وَحِيَاةً أُخْرِيًّا، وَيَوْمًا ثَانِيًّا

يجمع الله فيه الأولين والآخرين، وهذا يجعلك تطمئن لعدل الله، فمن سُلِّبَ ماله هنا وجده هناك، ومن ظُلِّمَ هنا أُنْصَفَ هناك، ومن جار هنا عوقب هناك !!

نقل عن «كانت» الفيلسوف الألماني أنه قال: «إن مسرحية الحياة الدنيا لم تكتمل بعد، ولابد من مشهد ثان؛ لأننا نرى هنا ظالماً ومظلوماً ولم نجد الإنصاف، وغالباً ومغلوباً ولم نجد الانتقام، فلابد إذن من عالم آخر يتم فيه العدل».

قال الشيخ علي الطنطاوي معلقاً: وهذا الكلام اعتراف ضمني باليوم الآخر والقيامة، من هذا الأجنبي.

إذا جار الوزير رُوكاتِيَّاهُ  
وقاضي الأرض أجحف في القضاءِ  
فويُلْ ثم ويُلْ ثم ويُلْ ثم  
لقاضي الأرض من قاضي السماءِ  
﴿لَا ظُلْمَ الْيَوْمَ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾.



## أقوال عالمية ونقولات من تجارب القوم

كتب «روبرت لويس ستيفنسون»: «فكل إنسان يستطيع القيام بعمله مهما كان شافقاً في يوم واحد، وكل إنسان يستطيع العيش بسعادة حتى تغيب الشمس. وهذا ما تعنيه الحياة».

قال أحدهم: «ليس لك من حياتك إلا يوم واحد، أمس ذهب، وغد لم يأتي».

كتب «ستيفن ليكوك»: «فالطفل يقول: حين أصبح صبياً، والصبي يقول: حين أصبح شاباً. وحين أصبح شاباً أتزوج. ولكن ماذا بعد الزواج؟ وماذا بعد كل هذه المراحل؟ تغير الفكرة نحو: حين أكون قادراً على

التقاعد. ينظر خلفه، وتلفحه رياح باردة، لقد فقد حياته التي ولّت دون أن يعيش دقيقة واحدة منها، ونحن نتعلّم بعد فوات الأوان أن الحياة تقع في كل دقيقة وكلّ ساعة من يومنا الحاضر».

وكذلك المسوّفون بالتوبّة.

قال أحد السلف: «أنذرتكم (سوف)، فإنها كلمةٌ كم منعت من خير وأخرّت من صلاح».

﴿ذَرْهُمْ يَأْكُلُوا وَيَمْتَعُوا وَيُلْهِمُ الْأَمْلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾.

يقول الفيلسوف الفرنسي «مونتين»: «كانت حياتي مليئة بالحظ السيئ الذي لم يرحم أبداً».

قلتُ: هؤلاء لم يعرفوا الحكمة من خلقهم، على الرغم من ذكائهم ومعارفهم، لكن لم يهتدوا بهدي الله الذي بعث به رسوله ﷺ، ﴿وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ﴾ . ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾.

يقول: «دانسي»: «فَكَرْرِ إِنْ هَذَا الْيَوْمُ لَنْ يَنْبَقُ ثَانِيَةً».

قلتُ: وأجمل منه وأكمل حديث: «صلٌّ صلاةً مودعٍ».

ومن جعل في خلده أن هذا اليوم الذي يعيش فيه آخر أيامه، جدد توبته، وأحسن عمله، واجتهد في طاعة ربه واتباع رسوله ﷺ.

كتب الممثل المسرحي الهندي الشهير «كاليداسا»:

تحيةً للفجر

انظر إلى هذا النهار

لأنه هو الحياة، حياة الحياة

في فترته الوجيزة، تُوجَد مختلف حقائق وجودك

نعمَة النمو

العمل المجيد

وبهاء الانتصار

ولأن الأمس ليس سوى حلم

والغد ليس إلا رُؤى

لكنَّ اليوم الذي تعيشه بأكمله يجعل الأمس حلمًا جميلاً،

وكل غد رؤية للأمل

فانظر جيدًا إلى هذا النهار

هذه هي تحية الفجر

## لَا تَحْزُنْ، وَاسْأَلْ نَفْسَكَ هَذِهِ الْأَسْئَلَةَ

### عَنْ يَوْمِكَ وَأَمْسِكَ وَغَدِكَ

أَغْلِقِ الْأَبْوَابَ الْحَدِيدِيَّةَ عَلَى الْمَاضِيِّ وَالْمُسْتَقْبِلِ، وَعُشْ دَقَائِقَ يَوْمِكَ:

١. هَلْ أَقْصَدْ أَنْ أَوْجَلْ حَيَاتِي الْحَاضِرَةَ مِنْ أَجْلِ الْقُلُقِ بِشَأنِ الْمُسْتَقْبِلِ، أَوِ الْحَنِينِ إِلَى «حَدِيقَةِ سَحْرِيَّةِ وَرَاءِ الْأَفْقِ»؟
٢. هَلْ أَجْعَلْ حَاضِرِي مَرِيرًا بِالْتَّطْلُعِ إِلَى أَشْيَاءِ حَدَثَتْ فِي الْمَاضِيِّ، حَدَثَتْ وَانْقَضَتْ مَعَ مَرْوِرِ الزَّمْنِ؟
٣. هَلْ أَسْتِيقْظُ فِي الصَّبَاحِ، وَقَدْ صَمَّمْتُ عَلَى اسْتِغْلَالِ النَّهَارِ، وَالْإِفَادَةِ الْقَصْوِيِّ مِنِ السَّاعَاتِ الْأَرْبَعِ وَالْعَشْرِيْنِ الْمُقْبِلَةِ؟
٤. هَلْ أَسْتَفِدُ مِنِ الْحَيَاةِ إِذَا مَا عَشْتُ دَقَائِقَ يَوْمِي؟
٥. مَتَى سَأَبْدَا فِي الْقِيَامِ بِذَلِكِ؟ الْأَسْبُوعُ الْمُقْبِلُ؟ .. فِي الْغَدِ؟ .. أَوِ الْيَوْمُ؟

### حَسَنٌ

## لَا تَحْزُنْ إِذَا أَمْتَ بِكَ حَادِثَةً وَاسْأَلْ نَفْسَكَ

١. اسْأَلْ نَفْسَكَ: مَا اسْوَا احْتِمَالَ يُمْكِنُ أَنْ يَحْدُثَ؟
٢. جَهَّزْ نَفْسَكَ لِقَبُولِهِ وَتَحْمِلِهِ.
٣. ثُمَّ باشِّرْ بِهِدْوَهِ لِتَحْسِينِ ذَلِكِ الْاحْتِمَالِ. ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَزَادُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾.

## وقفة

﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا ﴾ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾. ﴿سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عَسْرٍ يُسْرًا ﴾

«واعلم أن النصر مع الصبر، وأن الفرج مع الكرب، وأن مع العسر يسراً.»

«أنا عند ظن عبدي بي فليظن بي ما شاء».»

﴿فَسَيَكْفِيْكُمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾.

﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾

﴿فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِنْدِهِ ﴾

﴿لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ ﴾

قال الحسين بن مطير الأسدى:

|                                    |                                           |
|------------------------------------|-------------------------------------------|
| ولانتْ قواها واستقادَ عسِيرُها     | إذا يَسِّرَ اللَّهُ الْأَمْرَ تَيْسِرَتْ  |
| وكم آيسَ منها أتاهُ بشيرُها        | فكمْ طامِعٌ في حاجَةٍ لَا يَنالُها        |
| تموَّلَ والأحداثُ يحلُّو مريِّرُها | وكمْ خائِفٌ صارَ المخيفَ ومقْتُرٌ         |
| فقيرًا ويفنى بعدَ بؤس فقيرُها      | وقدْ تغدرِ الدُّنْيَا فَيَمْسِي غَنِيُّها |
| وآخرِي صفا بعدَ انكِدارِ غَدِيرُها | وكمْ قدْ رأيْنا منْ تكُدُّرِ عِيشَةٍ      |

## لَا تُحْزِنْ، فِإِنَّ الْحُزْنَ يَحْطُمُ الْقُوَّةَ وَيَهْدُ الْجَسْمَ

قال الدكتور «الكسيس كاريل»، الحائز على جائزة نوبل في الطب: «إن رجال الأعمال الذين لا يعرفون مجابهة القلق، يموتون باكراً.

قلتُ: كلُّ شيء بقضاء وقدر، لكن قد يكون المعنى: أن من الأسباب المختلفة للجسم المحطمة للكيان، هو القلق. وهذا صحيح.

«والحزن أيضاً يثير القرحة!»

يقول الدكتور «جوزيف ف. مونتاغيو» مؤلف كتاب «مشكلة العصبية»، يقول فيه: «أنت لا تصاب بالقرحة بسبب ما تتناول من طعام، بل بسبب ما يأكلك»!!.

قال المتني:

وَالْهُمُّ يَخْتَرُمُ الْجَسَيْمَ نَحَافَةً  
وَيُشَبِّبُ نَاصِيَةَ الْفَلَامَ وَيَهْرُمُ  
وَطَبِقَأً لِمَجْلَةِ «لَايْفَ» تَأْتِي الْقَرْحَةُ فِي الْدَرْجَةِ الْعَاشِرَةِ مِنَ الْأَمْرَاضِ  
الْفَتَّاكَةِ.

وإليك بعض آثار الحزن:

تُرجمت لي قطعة من كتاب الدكتور إدوار بودولسكي، وعنوانه: «دع القلق وانطلق نحو الأفضل»، إليك بعضًا من عنوانين فصول هذا الكتاب:

- مَاذَا يَفْعُلُ الْقَلْقُ بِالْقَلْبِ.
- ضَغْطُ الدُّمْرُ الْمُرْتَفَعُ يَعْذِيْهِ الْقَلْقُ.
- الْقَلْقُ يَمْكُنُ أَنْ يَتَسَبَّبَ فِي أَمْرَاضِ الرُّومَاتِيْزِيزِمِ.
- خَفَّفَ مِنْ قَلْقِكَ إِكْرَامًا لِمَعْدَتِكَ.
- كَيْفَ يَمْكُنُ أَنْ يَكُونَ الْقَلْقُ سَبَبًا لِلْبَرْدِ.
- الْقَلْقُ وَالْغَدَّةُ الدُّرْقِيَّةُ.
- مَصَابُ السُّكْرِيِّ وَالْقَلْقُ.

وَفِي ترجمة لكتاب د. كارل مانيينغر، أحد الأطباء المتخصصين في الطب النفسي، وعنوانه: «الإنسان ضد نفسه»، يقول: «لا يعطيك الدكتور مانيينغر قواعد حول كيفية اجتناب القلق، بل تقريراً مذهلاً عن كيف نحطم أجسادنا وعقولنا بالقلق والكبت، والحدق والازدراء، والثورة والخوف».

إِنَّ مَنْ أَعْظَمَ مَنَافِعَ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ﴾: راحة القلب، وهدوء الخاطر، وسعة البال والسعادة.

وَفِي مَدِينَةِ «بُورُودُو» الْفَرْنَسِيَّةِ، يَقُولُ حَاكِمُهَا الْفِيلِسُوفُ الْفَرْنَسِيُّ «مُونْتِين»: «أَرْغَبُ فِي مَعَالِجَةِ مَشَاكِلِكُمْ بِيَدِي وَلَيْسَ بِكَبْدِي وَرَئَتِي».

مَاذَا يَفْعُلُ الْحَزَنُ، وَالْهَمُ وَالْحَقْدُ؟

وَضَعَ الدَّكْتُورُ رَاسِلُ سِيسِيلَ. مِنْ جَامِعَةِ «كُورِنِيل»، مَعَهُدِ الطِّبِّ. أَرْبَعَةُ أَسْبَابٍ شَائِعَةٍ تَتَسَبَّبُ فِي التَّهَابِ الْمَفَاصِلِ:

١ - انهيار الزواج.

٢ - الكوارث المادية والحزن.

٣ - الوحدة والقلق.

٤ - الاحتقار والحدق.

وقال الدكتور وليم مالك غوينغل، في خطاب لاتحاد أطباء الأسنان الأميركيين: «إن المشاعر غير السارة مثل القلق والخوف.. يمكن أن تؤثر في توزيع الكالسيوم في الجسم، وبالتالي تؤدي إلى تلف الأسنان».

وتناول أموراً بهدوء:

يقول دايل كارنيجي: «إن الزنوج الذين يعيشون في جنوب البلاد والصينيين نادراً ما يُصابون بأمراض القلب الناتجة عن القلق؛ لأنهم يتناولون الأمور بهدوء».

ويقول: «إن عدد الأميركيين الذين يُقبلون على الانتحار هو أكثر بكثير من الذين يموتون نتيجة للأمراض الخمسة الفتاكـة».

وهذه حقيقة مذهلة تكاد لا تصدق!

حسنٌ ظنّك بربك:

قال وليم جايمس: «إن الله يغفر لنا خطايـانا، لكن جهازنا العصبي لا يفعل ذلك أبداً!».

ذكر ابن الوزير في كتابه «العواصم والقواسم»: «إن الرجاء في رحمة الله - عز وجل - يفتح الأمل للعبد، ويقوّيه على الطاعة، ويجعله نشيطاً في النوافل سابقاً إلى الخيرات».

قلتُ: وهذا صحيح، فإن بعض النفوس لا يصلحها إلا تذكّر رحمة الله وعفوه وتوبته وحلمه، فتدنو منه، وتجتهد وتبادر.

طاؤلُ بِهِ النَّجْمَ مَا النَّجْمُ أَوْ سَنَحَا  
وَمَا طَلَّ الْجَفْنُ ضَنَّ الْجَفْنُ أَوْ سَمَحَا  
فَإِنْ تَشَكَّتْ فَعَلَّهَا الْمَجْرَةُ مِنْ  
ضُوءِ الصَّبَاحِ وَعِدْهَا بِالرُّوَاحِ ضُحْنِي  
إِذَا هَامَ بِكَ الْخِيَالُ:

يقول توماس أدسون: «لا توجد وسيلة يلجم إلينا الإنسان هرّياً من التفكير».

وهذا صحيح بالتجربة، فإن الإنسان قد يقرأ أو يكتب وهو يفكّر، ولكن من أحسن ما يحدُّ التفكير ويضبطه العملُ الجادُ المثمر النافع، فإن أهل الفراغ أهل خيال وجنوح وأراجيف.



## لا تقلق من النصائح البناءة الهداف، بل رحب به

يقول أندريه مورو: «إن كل ما يتحقق مع رغباتنا الشخصية يبدو حقيقياً، وكل ما هو غير ذلك يثير غضبنا».

قلت: وكذلك النصائح والنقد، فالغالب أننا نحب المدح ونطرد له، ولو كان باطلأ، ونكره النقد والذم ولو كان حقاً، وهذا عيب كبير وخطأ خطير.

﴿وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمْ بَيْنَهُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ مُّعْرِضُونَ ﴾٤٨﴾ وَإِنْ يَكُنْ لَّهُمْ الْحُقْقَ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُذْعِنِينَ﴾.

يقول وليم جايمس: «عندما يتم التوصل إلى قرار ينفّذ في نفس اليوم، فإنك ستتخلص كلياً من الهموم التي ستسيطر عليك فيما أنت تفكّر بنتائج المشكلة، وهو يعني أنك إذا اتخذت قراراً حكيمًا يرتكز على الواقع، فامض في تفديه ولا تتوّقف متربّداً أو قلقاً أو تراجع في خطواتك، ولا تضيّع نفسك بالشكوك التي لا تلد إلا الشكوك، ولا تستمر في النظر إلى ما وراء ظهرك».

وأنشدوا في ذلك:

وَمَشَّتُ الْعَزَمَاتِ يُنْفَقُ عُمَرَهُ حِيرَانَ لَا ظَفَرٌ وَلَا إِخْفَاقٌ

وقال آخر:

إِذَا كُنْتَ ذَا رَأِيْ فَكُنْ ذَا عَزِيمَةٍ فَإِنَّ فَسَادَ الرَّأِيْ أَنْ تَرَدَّدَ

إن الشجاعة في اتخاذ القرار إنقاذ لك من القلق والاضطراب. ﴿فَإِذَا عَزَمَ الْأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُوا اللَّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ﴾.

لَا تتوّقْ فْ مُتَفَكِّرًا أَوْ مُتَرَدِّدًا  
بَلْ اعْمَلْ وَابْذُلْ وَاهْجِرْ الفَرَاغْ

يقول الدكتور ريتشاردز كابوت، أستاذ الطب في جامعة (هارفرد)، في كتابه بعنوان (بم يعيش الإنسان): «بصفتي طبيباً، أُنصح بعلاج (العمل) للمرضى الذين يعانون من الارتعاش الناتج عن الشكوك والتردد والخوف.. فالشجاعة التي يمنحها العمل لنا هي مثل الاعتماد على النفس الذي جعله (أمرسون) دائم الروعة».

﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ﴾.

يقول جورج برناردشو: «يكمِن سُرُّ التَّعَاسَةِ فِي أَنْ يَتَاحُ لَكَ وَقْتٌ لِرِفَاهِيَّةِ التَّفْكِيرِ، فِيمَا إِذَا كُنْتَ سَعِيداً أَوْ لَا، فَلَا تَهْتَمُ بِالْتَّفْكِيرِ فِي ذَلِكَ، بَلْ أَبْقِي مِنْهُمْ كَمَا فِي الْعَمَلِ، عَنْدَئِذٍ يَبْدأُ دَمَكُ فِي الدُّورَانِ، وَعَقْلَكُ بِالْتَّفْكِيرِ، وَسَرْعَانُ مَا تُذَهِّبُ الْحَيَاةِ الْجَدِيدَةِ الْقَلْقَ منْ عَقْلَكِ! اعْمَلْ وَابْقِي مِنْهُمْ كَمَا فِي الْعَمَلِ، فَإِنْ هَذَا أَرْخَصُ دَوَاءِ مَوْجُودٍ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ وَأَفْضَلُهُ».

﴿وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسَيِّرُوا اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾.

يقول دزرائيلي: «الحياة قصيرة جداً، ل تكون تافهة».

وقال بعض حكماء العرب: «الحياة أقصر من أن ننصرها بالشحنة».

## أكثر الشائعات لا صحة لها:

يقول الجنرال جورج كروك . وهو ربما أعظم محارب هندي في التاريخ الأمريكي . في صحفة ٧٧ من مذكراته: «إن كل قلق وتعاسة الهنود تقريباً تصدر من مخيلتهم وليس من الواقع».

قال سبحانه وتعالى: ﴿يَحْسِبُونَ كُلَّ صِحَّةٍ عَلَيْهِمْ﴾ . ﴿لَوْ خَرَجُوا فِيْكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالاً وَلَا وَضْعُوا خِلَالَكُمْ﴾ .

يقول الأستاذ هوكس . من جامعة «كولومبيا» . إنه اتخذ هذه الترنيمة واحداً من شعاراته: «لكل علة تحت الشمس يوجد علاج، أو لا يوجد أبداً . فإن كان يوجد علاج حاول أن تجده، وإن لم يكن موجوداً لا تهتم به».

وفي حديث صحيح: «ما أنزل الله من داء إلا أنزل له دواء، علمه من علمه، وجهله من جهله».

## الرفق يجنبك المزالق:

قال أستاذ ياباني للتلاميذه: «الانحناء مثل الصفاصاف، وعدم المقاومة مثل البُلُوط» .

وفي الحديث: «المؤمن كالخامة من الزرع، تفيتها الريح يمنة ويسرة . والحكيم كالماء، لا يصطدم في الصخرة، لكنه يأتيها يمنة ويسرة ومن فوقها ومن تحتها .»

وفي الحديث: «المؤمن كالجمل الأنف، لو أنيخ على صخرة لأناخ عليها» .

ما فاتٌ لن يعود:

﴿لَكِيْلَا تَأْسُوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ﴾.

وقف الدكتور بول براندوني، وألقى بزجاجة حليب إلى الأرض، وهتف  
قائلاً: «لا تبكِ على الحليب المُراق».

وقالتِ العَامَّة: الذي لم يُكتب لك عسيرةً عليك.

قال آدم لموسى عليهما السلام: أتلومني على شيء كتبه الله علىَّ قبل أن  
يخلقني بأربعين عاماً؟ قال رسول الله ﷺ: «فَحَجَّ آدُمُ مُوسَى، فَحَجَّ آدُمُ  
مُوسَى، فَحَجَّ آدُمُ مُوسَى».

وابحث عن السعادة في نفسك وداخلك، لا من حولك وخارجك:

قال الشاعر الإنجليزي ميلتون: «إن العقل في مكانه وبنفسه يستطيع  
أن يجعل الجنة جحيناً، والجحيم جنة»!

قال المتبني:

ذو العقل يشقى في النعيم بعقله وأخو الجهالة في الشقاوة ينعمُ

فَالْحَيَاةُ لَا تَسْتَحِقُ الْحَرْزَ:

قال نابليون في «سانت هيلينا»: «لم أُعْرِفْ سَتَةً أَيَّامٍ سَعِيدَةً  
فِي حَيَاتِي»!!

قال هشام بن عبد الملك - الخليفة : «عددت أيام سعادتي فوجدتها ثلاثة عشر يوماً».

وكان أبوه عبد الملك يتاؤه ويقول : «يا ليتني لم أتول الخلافة».

قال سعيد بن المسيب : الحمد لله الذي جعلهم يفرون إلينا ولا نفر إليهم.

ودخل ابن السمك الوعاظ على هارون الرشيد، فظمئ هارون وطلب شربة ماء، فقال ابن السمك : لو منعت هذه الشربة يا أمير المؤمنين، أتفتديها بنصف ملکك؟ قال : نعم. فلما شربها، قال : لو منعت إخراجها، أتدفع نصف ملکك لتخرج؟ قال : نعم. قال ابن السمك : فلا خير في ملک لا يساوي شربة ماء.

إن الدنيا إذا خلت من الإيمان فلا قيمة لها ولا وزن ولا معنى.

يقول إقبال :

إذا الإيمان ضاع فلا أمان      ولا دنيا لِنْ لم يُحيي ديننا  
ومن رضي الحياة بغير دين      فقد جعل الفناء لها قرينا

قال أمرسون في نهاية مقالته عن (الاعتماد على النفس) : «إن النصر السياسي، وارتفاع الأجور، وشفاءك من المرض، أو عودة الأيام السعيدة تفتح أمامك، فلا تصدق ذلك؛ لأن الأمر لن يكون كذلك. ولا شيء يجلب لك الطمأنينة إلا نفسك».

﴿يَا أَيُّهَا النَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ ﴿٢٧﴾ ارْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَةً﴾

حدَّر الفيلسوف الروائي أبيكتويتوس: «بوجوب الاهتمام بإزالة الأفكار الخاطئة من تفكيرنا، أكثر من الاهتمام بإزالة الورم والمرض من أجسادنا».

والعجب أن التحذير من المرض الفكري والعقائدي في القرآن أعظم من المرض الجسماني، قال سبحانه: «فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَرَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْدِبُونَ».. «فَلَمَّا زَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ».

تبَنَّى الفيلسوف الفرنسي مونتين هذه الكلمات شعاراً في حياته: «لا يتأثر الإنسان بما يحدث مثلاً يتأثر برأيه حول ما يحدث».

وفي الأثر: «اللَّهُمَّ رَضِّنِي بِقَضَائِكَ حَتَّى أَعْلَمَ أَنَّ مَا أَصَابَنِي لَمْ يَكُنْ لِيْخْطَئِنِي، وَمَا أَخْطَأْنِي لَمْ يَكُنْ لِيَصِيبِنِي».

## فَنِي

### وقفة

لا تحزن: لأن الحزن يُزعجك من الماضي، ويُخوّفك من المستقبل،  
ويُذهب عليك يومك.

لا تحزن: لأن الحزن ينقبض له القلب، ويعبس له الوجه، وتنطفئ منه  
الروح، ويتلاشى معه الأمل.

لا تحزن: لأن الحزن يسرُّ العدو، ويفيظ الصديق، ويُشَمِّتُ بك الحاسد،  
ويُغَيِّرُ عليك الحقائق.

لَا تَحْزُنْ: لَأَنَّ الْحَزْنَ مُخَاصِّمَةٌ لِلْقَضَاءِ، وَتَبْرُّمُ بِالْمُحْتَوْمِ، وَخُرُوجُ عَلَى  
الْأَنْسِ، وَنَقْمَةٌ عَلَى النِّعَمَةِ.

لَا تَحْزُنْ: لَأَنَّ الْحَزْنَ لَا يَرْدُدُ مُفْقُودًا وَذَاهِبًا، وَلَا يَبْعَثُ مَيِّتًا، وَلَا يَرْدُدُ  
قَدَرًا، وَلَا يَجْلِبُ نَفْعًا.

لَا تَحْزُنْ: فَالْحَزْنُ مِنَ الشَّيْطَانِ، وَالْحَزْنُ يَأْسٌ جَاثِمٌ، وَفَقْرٌ حَاضِرٌ،  
وَقَنْوَطٌ دَائِمٌ، وَإِحْبَاطٌ مَحْقُوقٌ، وَفَشْلٌ ذَرِيعٌ.

﴿أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ۝ وَرَضَعْنَا عَنْكَ وَرْزَكَ ۝ الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ  
۝ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ۝ فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۝ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا  
۝ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ۝ وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ ۝﴾.

### هَبَّى

لَا تَحْزُنْ مَا دَمْتَ مُؤْمِنًا بِاللَّهِ

إِنَّ هَذَا الْإِيمَانُ هُوَ سُرُّ الرِّضَا وَالْهُدُوِّ وَالْأَمْنِ، وَإِنَّ الْحِيرَةَ وَالشَّقَاءَ مَعَ  
الْإِلْحَادِ وَالشُّكُّ. وَلَقَدْ رَأَيْتُ أَذْكِيَاءً - بَلْ عَبَاقِرَةً - خَلْتُ أَفَئِدَتَهُمْ مِنْ نُورٍ  
الرَّسَالَةِ، فَطَفَحَتِ الْأَسْنَتُهُمْ عَنِ الْشَّرِيعَةِ.

يَقُولُ أَبُو الْعَلَاءِ الْمَعْرِيُّ عَنِ الْشَّرِيعَةِ: تَنَاقِضُ مَا لَنَا إِلَّا السُّكُوتُ لَهُ!!

وَيَقُولُ الرَّازِيُّ: نَهَايَةُ إِقْدَامِ الْعُقُولِ عِقَالٌ.

ويقول الجويني، وهو لا يدري أين الله: حَيَّرَنِي الْهَمْدَانِي، حَيَّرَنِي  
الْهَمْدَانِي.

ويقول ابن سينا: إن العقل الفعال هو المؤثر في الكون.

ويقول إيليا أبو ماضي:

جَئْتُ لَا أَعْلَمُ مِنْ أَيْنَ وَلَكَنِّي أَتَيْتُ  
وَلَقَدْ أَبْصَرْتُ قَدَامِي طَرِيقًا فَمَشَيْتُ

إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْأَقْوَالِ الَّتِي تَتَفَاقَوْتُ قَرِبًا وَبَعْدًا عَنِ الْحَقِّ.

فَعْلَمْتُ أَنَّه بِحَسْبِ إِيمَانِ الْعَبْدِ يَسْعُدُ، وَبِحَسْبِ حِيرَتِه وَشَكِّهِ يَشْقَى،  
وَهَذِهِ الْأَطْرُوحَاتُ الْمُتَأْخِرَةُ بَنَاتُ لَتَلِكَ الْكَلْمَاتِ الْعَاتِيَةِ مِنْ الْقِدْمِ،  
وَالْمُنْحَرِفُ الْأَثِيمُ فَرْعَوْنُ قَالَ: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي﴾ . وَقَالَ: ﴿أَنَا  
رَبُّكُمُ الْأَعْلَى﴾ .

وَيَا لَهَا مِنْ كُفَّارِيَّاتِ دَمَرَتِ الْعَالَمِ.

يقول جايمس ألين، مؤلف كتاب «مثلاً يفكر الإنسان»: «سيكتشف  
الإنسان أنه كلما غير أفكاره إزاء الأشياء والأشخاص الآخرين، ستتغير  
الأشياء والأشخاص الآخرون بدورهم.. دع شخصاً ما يغير أفكاره،  
وسندهش للسرعة التي ستتغير بها ظروف حياته المادية، فالشيء المقدّس  
الذي يشكل أهدافنا هو نفوسنا..».

وعن الأفكار الخاطئة وتأثيرها، يقول سبحانه: ﴿بَلْ ظَنَّتُمْ أَنَّ لَنْ يَنْقَلِبَ  
الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَى أَهْلِهِمْ أَبَدًا وَرَبِّنِيْنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَّتُمْ ظَنَّ السُّوءِ وَكُنْتُمْ

قُومًا بُورًا ﴿ . يَظْنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ طَنَ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾ .

ويقول جايمس ألين أيضًا: « وكل ما يُحققّه الإنسان هو نتيجة مباشرة لأفكاره الخاصة .. والإنسان يستطيع النهوض فقط والانتصار وتحقيق أهدافه من خلال أفكاره، وسيبقى ضعيفاً وتعيساً إذا ما رفض ذلك ». .

قال سبحانه عن العزيمة الصادقة والفكر الصائب: ﴿ وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لَأَعَدُّوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِنْ كَرِهَ اللَّهُ أَنْ يَعَاثِهِمْ ﴾ .

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْ عِلِمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَأَسْعَاهُمْ ﴾ .

وقال: ﴿ فَعِلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ ﴾ .



## لَا تَحْزُنْ لِلتَّوَافِهِ، فَإِنَّ الدُّنْيَا بِأَسْرِهَا تَافِهَةٌ

رُمِيَ أَحَدُ الصَّالِحِينَ الْكَبَارَ بَيْنَ بِرَاثِنَ الْأَسْدِ، فَأَنْجَاهُ اللَّهُ مِنْهُ، فَقَالَ لَهُ: فَيْمَ كُنْتَ تَفْكِرُ؟ قَالَ: أَفَكَرْ فِي لَعَابِ الْأَسْدِ، هَلْ هُوَ طَاهِرٌ أَمْ لَا؟! . وَمَاذَا قَالَ الْعُلَمَاءُ فِيهِ .

لِلْبَاسِلِينَ مَعَ الْقَنَّا الْخَطَّارِ

يَوْمَ الْوَغْيِ لِلْوَاحِدِ الْقَهَّارِ

وَلَقَدْ ذَكَرَ اللَّهُ سَاعَةَ خُوفِهِ

فَنَسَيَتْ كُلَّ لَذَائِذٍ جِيَاشَةٍ

إن الله . جلّ في علاه . ما يَرَى بين الصحابة بحسب مقاصدهم، فقال:  
 ﴿مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الْآخِرَةَ﴾ .

ذكر ابن القيم أن قيمة الإنسان همته، وماذا يريد؟!

وقال أحدُ الحكماء: أخْبَرَنِي عن اهتمام الرجل أخْبَرَكَ أَيْ رجل هو.

أَلَا بَلَّغَ اللَّهُ الْحَمْدُ مَنْ يَرِيدُهُ      وَبَلَّغَ أَكْنَافَ الْحِمَى مَنْ يَرِيدُهَا

وقال آخر:

فَأَبُوا بِالْبَسَاسِ وَبِالْمُطَّافِيَا      وَأَبْنَا بِالْمَلَأِ وَكِبَدِيَا

انقلب قارب في البحر، فوقع عابد في الماء، فأخذ يوضئ أعضاءه  
 عضواً عضواً، ويتمضمض ويستشق، فآخرجه البحر ونجا، فسئل عن  
 ذلك؟ فقال: أردتُ أن أتوضاً قبل الموت لأكون على طهارة.

لِلَّهِ دُرُكُ مَا نَسِيَتْ رَسَالَةُ  
 قَدِسَيْةُ وَيَدَاكَ فِي الْكُلَّابِ

أَفْدِيكَ مَا رَمَشْتُ عَيُونُكَ رَمْشَةً  
 فِي سَاعَةِ الْمَوْتِ فِي الْأَهْدَابِ

الإمام أحمد في سكرات الموت يشير إلى تخليل لحيته بالماء  
 وهم يوضئونه!!

﴿فَاتَّهُمُ اللَّهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الْآخِرَةِ﴾ .

## لا تحزن مع الاعتداء الصارخ عليك

فإنك إن عفوتَ وصفحتَ نلتَ عَزَّ الدنيا وشرفَ الآخرة: ﴿فَمَنْ عَفَا  
وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ﴾.

يقول شكسبير: «لا توقد الفرن كثيراً لعدوك، لئلاً تحرق به نفسك».

فقل للعيون الرُّمْدِ لِلشَّمْسِ أَعْيَنْ  
تَرَاهَا بِحَقٍّ فِي مَغِيبٍ وَمَطْلَعٍ  
وَسَامِحْ عَيْوَنَا أَطْفَأَ اللَّهُ نُورَهَا  
بِأَبْصَارِهَا لَا تَسْتَفِيقُ وَلَا تَعْيِي  
وَقَالَ أَحَدُهُمْ لِسَالِمَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ الْعَالَمِ التَّابِعِيِّ: إِنَّكَ رَجُلٌ سُوءٌ!  
فَقَالَ: مَا عَرَفْنِي إِلَّا أَنْتَ.

قال أديب أمريكي: «يمكن أن تحطم العصيُّ والحجارةُ عظامي، لكن لن  
تستطيع الكلمات النيل مني».

قال رجل لأبي بكر: والله لأسبنك سبباً يدخل معك قبرك! فقال أبو بكر:  
بل يدخل معك قبرك أنت!!

وقال رجل لعمرو بن العاص: لأنفرعن لحربك. قال عمرو: الآن وقعت  
في الشغل الشاغل.

يقول الجنرال أيزنهاور: «دعونا لا نضيع دقيقة من التفكير بالأشخاص  
الذين لا نحبهم».

قالت البعوضة للنخلة: تماسك، فإني أريد أن أطير وأدعك. قالت  
النخلة: والله ما شعرتُ بك حين هبطتي علي، فكيف أشعر بك إذا طرتي؟!

قال حاتم:

وأغْفِرْ عَوْرَاءَ الْكَرِيمِ ادْخَارَهُ  
وأُعْرِضُ عَنْ شَتْمِ الْلَّئِيمِ تَكَرُّمَا

قال تعالى: ﴿وَإِذَا مَرُوا بِاللَّغْوِ مَرُوا كِرَاماً﴾ . وقال تعالى: ﴿وَإِذَا خَاطَبُهُمُ  
الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَامًا﴾ .

قال كونفوشيوس: «إن الرجل الغاضب يمتلك دائمًا سُمًا».

وفي الحديث: «لا تغضب، لا تغضب، لا تغضب».

وفيه: «الغضب جمرة من النار».

إن الشيطان يصرع العبد عند ثلاثة: الغضب، والشهوة، والغفلة.



## العالَمُ خَلَقَ هَكُذَا

يقول ماركوس أوليليوس . وهو من أكثر الرجال حكمة ممن حكموا الإمبراطورية الرومانية . ذات يوم: «سأقابل اليوم أشخاصاً يتكلّمون كثيراً، أشخاصاً أنانيين جاحدين، يحبون أنفسهم، لكن لن أكون مندهشاً أو منزعجاً من ذلك، لأنني لا أتخيل العالم من دون أمثالهم!»



لا تعجب من الأشرار وكثرتهم

لكن اعجب من الأخيار ولو مع قلتهم

يقول أرسطو: «إن الرجل المثالي يفرح بالأعمال التي يؤديها للآخرين، ويخجل إن أدى الآخرون الأعمال له، لأن تقديم العطف هو من التفوق، لكن تلقي العطف هو دليل الفشل.».

وفي الحديث: «اليد العليا خير من اليد السفلى».

والعليا هي المعطية، والسفلى هي الآخذة.



لا تحزن إذا كان معك كسرة خبز

وغرفة ماء وثوب يسترك

ضلَّ أحد البحارة في المحيط الهادئ وبقي واحداً وعشرين يوماً، ولما نجا سأله الناس عن أكبر درس تعلَّمه، فقال: إن أكبر درس تعلَّمته من تلك التجربة هو: إذا كان لديك الماء الصافي، والطعام الكافي، يجب أن لا تندمر أبداً!

قال أحدهم: الحياة كلُّها لقمة وشربة، وما بقي فضل.

وقال ابن الوردي:

ملُكُ كِسْرَى عَنْهُ تُغْنِي كِسْرَةُ  
وَعَنِ الْبَحْرِ رَاجِتَزَاءُ بِالْوَشَلْ

يقول جوناثان سويفت: «إن أفضل الأطباء في العالم هم: الدكتور ريجيم، والدكتور هادئ، والدكتور مرح، وإن تقليل الطعام مع الهدوء والسرور علاج ناجع لا يُسأل عنه».

قلتُ: لأن السمنة مرض مزمن، والبطننة تذهب الفطنة، والهدوء متعة للقلب وعيده للروح، والمرح سرور عاجل وغذاء نافع.



لا تحزن من محنـة فقد تكون منـحة

ولا تحزن من بـلـيـة فقد تكون عـطـيـة

قال الدكتور صموئيل جونسون: «إن عادة النظر إلى الجانب الصالح من كل حادثة، لـهـوـ أـثـمـنـ منـ الحصولـ عـلـىـ أـلـفـ جـنـيـهـ فـيـ السـنـةـ».

﴿أَوَلَا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامٍ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ ثُمَّ لَا يَتُوبُونَ وَلَا هُمْ يَذَكَّرُونَ﴾.

وعلى الضـدـ يقولـ المـتـبـيـ:

ليـتـ الـحـوـادـثـ باـعـتـنـيـ الـتـيـ أـخـدـتـ منـيـ بـحـلـمـيـ الـذـيـ أـعـطـتـ وـتـجـرـيـيـ

وقـالـ مـعـاوـيـةـ لـاـ حـلـيمـ إـلـاـ ذـوـ تـجـرـبـةـ.

قالـ أـبـوـ تـمـامـ فـيـ الـأـفـشـيـنـ:

كـمـ نـعـمـةـ لـلـهـ كـانـتـ عـنـدـهـ فـكـانـهـ فـيـ غـرـبـةـ وـإـسـارـةـ

قال أحد السلف لرجل من المترفين: إنني أرى عليك نعمة، فقيدها بالشكرا.

قال تعالى: ﴿لَئِن شَكَرْتُمْ لِأَرِيدَنَّكُمْ وَلَئِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ﴾، ﴿وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْحُنْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ﴾.



لَا تَحْزُنْ لَأْنَكْ لَمْ تَكُنْ مَثَلُ فَلَانْ

وَلَمْ تُخْلِقْ عَلَى شَكْلِ فَلَانْ، فَأَنْتَ خَلْقُ آخِرٍ وَشَيْءٌ ثَانٍ

يقول الدكتور جايمس غوردون غليلكي: «إن مشكلة الرغبة في أن تكون نفسك، هي قديمة قِدَمَ التاريخ، وهي عَامَّةً كالحياة البشرية. كما أن مشكلة عدم الرغبة هي في أن تكون نفسك هي مصدر الكثير من التوتر والعقد النفسية».

وقال آخر: «أنت في الخليقة شيء آخر لا يشبهك أحد، ولا تشبه أحداً، لأن الخالق - جل في علاه - ما يزال بين المخلوقين». قال تعالى: ﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّى﴾.

كتب إنجيليو باتري ثلاثة عشر كتاباً، وآلاف المقالات حول موضوع «تدريب الطفل»، وهو يقول: «ليس من أحد تعيس كالذى يصبوا إلى أن يكون غير نفسه، وغير جسده وتفكيره».

قال سبحانه وتعالى: ﴿أَنَزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أُودِيَّةٍ بِقَدْرِهَا﴾.

لكلٌّ صفاتٍ وموهِّبٍ وقدراتٍ، فلا يذُوب أحدٌ في أحدٍ.

أوردها سعدٌ وسعدٌ مشتملٌ ما هكذا يا سعدٌ تورَدُ الإبلُ

إنك خُلقت بموهِّبٍ محدَّدةً لتوادي عملاً محدَّداً، وكما قالوا: اقرأ نفسك، واعرف ماذا تقدم.

قال أمرسون في مقالته حول «الاعتماد على النفس»: «سيأتي الوقت الذي يصل فيه علم الإنسان إلى الإيمان بأن الحسد هو الجهل، والتقليل هو الانتحار، وأن يعتبر نفسه كما هي مهما تكن الظروف، لأن ذلك هو نصيبيه. وأنه رغم امتلاء الكون بالأشياء الصالحة، لن يحصل على حبة ذرة إلا بعد زراعةٍ ورعاية الأرض المعطاة له، فالقوى الكامنة في داخله، هي جديدة في الطبيعة، ولا أحد يعرف مدى قدرته، حتى هو لا يعرف ذلك، حتى يجرب».

﴿وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسِيرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾.



## وقفة

هذه آيات تقوّي من رجائك، وتشدّ عضدك، وتحسّن ظنك في ربك.

﴿قُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾.

﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفِرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصْرِرُوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾.

﴿وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدُ اللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾.

﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عَبْدِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلَيَسْتَحِبُّوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشَدُونَ﴾.

﴿أَمَّنْ يُحِبُّ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَعْلَهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ﴾.

﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوْهُمْ فَزَادُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ \* فَانْقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسِسُهُمْ سُوءٌ وَاتَّبَعُوا رِضْوَانَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ﴾.

﴿وَأَفْوَضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ \* فَوْقَاهُ اللَّهُ سَيِّئَاتِ مَا مَكَرُوا﴾.



## رُبَّ ضَارَةٍ نَافِعَةٌ

يقول وليم جايمس: «عاهاتنا تساعدنا إلى حدٍ غير متوقعٍ، ولو لم يعش دوستيوفسكي وتولستوي حياة أليمة لما استطاعا أن يكتبَا رواياتهما الخالدة، فالتيتُم، والعمى، والغرابة، والفقير، قد تكون أسباباً للنبوغ والإنجاز، والتقدم والعطاء». و

قد يُنعمُ الله بـالبلوى وإن عظمتْ  
ويبتلي الله بعضَ القوم بالنعم  
إن الأبناء والثراء، قد يكونان سبباً في الشقاء: ﴿فَلَا تُعْجِبْكَ أَمْوَالُهُمْ وَلَا  
أُولَادُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا﴾.

أَلْفُ ابن الأثير كُتبه الرائعة، كـ«جامع الأصول»، وـ«النهاية»، بسبب أنه  
مُقدَّد.

وأَلْفُ السرخسي كتابه الشهير «المبسوط» خمسة عشر مجلداً، لأنه  
محبوس في الجُب!

وكتب ابن القيم «زاد المعاد» وهو مسافر!  
وشرح القرطبي «صحيح مسلم» وهو على ظهر السفينة!  
وجملُ فتاوى ابن تيمية كتبها وهو محبوس!

وجمع المحدثون مئات الآلاف من الأحاديث لأنهم فقراء غرباء.  
وأخبرني أحد الصالحين أنه سُجن فحفظ في سجنه القرآن كله، وقرأ  
أربعين مجلداً!

وأملى أبوالعلاء المعري دواوينه وكتبه وهو أعمى!  
وعمي طه حسين فكتب مذكّراته ومصنّفاته!

وكم من لامع عُزل من منصبه، فقدم للأمة العلم والرأي أضعاف ما  
قدم مع المنصب.

كم مرة حفَّتْ بِكَ الْمَكَارِهِ خَارَلَكَ اللَّهُ وَأَنْتَ كَارِهٌ

يقول فرانسيس بايكون: «قليل من الفلسفة تجعل الإنسان يميل إلى الإلحاد، لكن التعمق في الفلسفة تقرب عقول الإنسان من الدين».

﴿وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ﴾. ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾.

﴿وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالْإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثَ﴾.

﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَى وَفَرَادَى ثُمَّ تَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَّةٍ﴾.

يقول الدكتور أ. بريل: «إن أي مؤمن حقيقي لن يُصاب بمرض نفسي».

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ رُدُّاً﴾.

﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكْرِ أَوْ أَنْشَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحِينَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً﴾.

﴿وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادٌ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾.



## الإيمان أعظم دواء

يقول أبرز أطباء النفس الدكتور كارل جائغ في الصفحة (٢٦٤) من كتابه «الإنسان الحديث في بحثه عن الروح»: «خلال السنوات الثلاثين الماضية، جاء أشخاص من جميع أقطار العالم لاستشارتي، وقد عالجت مئات المرضى، ومعظمهم في منتصف مرحلة الحياة، أي فوق الخامسة

والثلاثين من العمر، ولم يكن بينهم من لا تعود مشكلته إلى إيجاد ملجاً ديني يتطلّع من خلاله إلى الحياة، وباستطاعتي أن أقول: إن كلاًّ منهم مَرِض لأنَّه فقد ما منحه الدين للمؤمنين، ولم يُشفَّ من لم يستعدْ إيمانه الحقيقي».

﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً﴾.

﴿سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ﴾

﴿ظُلْمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُنْ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ﴾



لا تحزن.. الله يجيب المضطر المشرك

فكيف بال المسلم الموحد؟

كاد المهاجم غاندي - الزعيم الهندي بعد بوذا - أن ينهار لو لا أنه استمدَّ الإلهام من القوة التي تمنحها الصلاة، وكيف لي أن أعلم ذلك؟ لأنَّ غاندي نفسه قال: لو لم أصلَّ لأصبحتُ مجنوناً منذ زمن طويل.

هذا وغاندي ليس مسلماً، وإنما هو على ضلاله، لكنه على مذهب:

﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾

﴿وَظَنُوا أَنَّهُمْ أَحِيطُ بِهِمْ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾.

سبرتُ أقوال علماء الإسلام ومؤرخيهم وأدبائهم في الجملة، فلم أجد ذلك الكلام عن القلق والاضطراب والأمراض النفسية، والسبب أنهم عاشوا مع دينهم في أمنٍ وهدوء، وكانت حياتهم بعيدة عن التعقييد والتکلف: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بِاللَّهِمْ﴾.

اسمع قول أبي حازم، إذ يقول: «إنما بيني وبين الملوك يوم واحد، أما أمس فلا يجدون لذته، وأنا وهم من غدٍ على وجلٍ، وإنما هو اليوم، فما عسى أن يكون اليوم؟!».

وفي الحديث: «اللهم إني أسألك خير هذا اليوم: بركته ونصره ونوره وهدايته».

ويقول ثابت بن زهير الملقب «تأبط شرّاً»:

|                                                                                                                     |                                                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أضاع وقاسى أمره وهو مدبرٌ                                                                                           | إذا المُرْءُ لم يحتلْ وقد جَدَ جَدُّه                                                                               |
| به الخطبُ إلا وهو للقصدِ مُبَصِّرٌ                                                                                  | ولكنْ أخو الحزم الذي ليسَ نازلاً                                                                                    |
| إذا سُدَّ منهُ منخرٌ جاشَ منخرٌ                                                                                     | فذاكَ قريعُ الدهرِ ما عاشَ حُولَ                                                                                    |
| ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلَيَتَلَطَّفَ وَلَا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ أَحَدًا﴾. | ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلَيَتَلَطَّفَ وَلَا يُشْعِرَنَّ بِكُمْ أَحَدًا﴾. |

وقال آخر:

فإنْ تكنَ الأَيَّامُ فِي نَا تَبَدَّلُ  
بِبُؤْسٍ وَنَعْمَى وَالْحُوَادُثُ تَفْعُلُ

فَمَا لَيْنَتْ مِنَ اقْنَاهَا صَلِيبَةٌ  
 وَلَكِنْ رَحْلَنَا نَفْوَسًا كَرِيمَةٌ  
 وَقِيْنَا بِحَسْنِ الصَّبْرِ مِنَّا نَفْوَسَنَا  
 وَصَحَّتْ لَنَا الْأَعْرَاضُ وَالنَّاسُ هُزُلٌ  
 ۝ وَمَا كَانَ قَوْلُهُمْ إِلَّا أَنْ قَالُوا رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا دُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبَّتْ  
 أَقْدَامَنَا وَانْصَرَنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَفَرِينَ ۝ فَاتَّاهُمُ اللَّهُ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَحَسْنَ  
 ثَوَابِ الْآخِرَةِ ۝



## لَا تُحْزِنْ فَالْحَيَاةُ أَقْصَرُ مِمَّا تَتَصَوَّرُ

ذكر دايل كارنيجي قصة رجل أصابته قرحة في أمعائه، بلغ من خطورتها أنَّ الأطباء حددوا له أوان وفاته، وأوعزوا إليه أن يجهز كفنه. قال: وفجأةً اتَّخذ «هاني». اسم المريض. قراراً مدهشاً، إنه فكر في نفسه: إذا لم يبق لي في هذه الحياة سوى أمدٍ قصير، فلماذا لا أستمتع بهذا الأمد على كلِّ وجه؟ لَطَالَما تمنيتُ أن أطوف حول العالم قبل أن يدركني الموت، ها هو ذا الوقت الذي أحقّ فيه أمنيتي. وابتاع تذكرة السفر، فارتاع أطباؤه، وقالوا له: إننا نحذّرك، إنك إن أقدمتَ على هذه الرحلة فستدفن في قاع البحر!! لكنه أجاب: كلا، لن يحدث شيءٌ من هذا، لقد وعدتُ أقاربي ألا يدفنَ جثّماني إلا في مقابر الأسرة. وركب «هاني» السفينة، وهو يتمثّل بقول الخيام:

تعالَ نروي قصَّةَ لِبَشَرٍ  
ونقطعُ الْعَمَرَ بِحُلُوِ السَّمَرِ  
فَمَا أطَالَ النَّوْمُ عَمَرًا وَمَا  
قَصَرَ فِي الْأَعْمَارِ طَوْلُ السَّهْرِ  
وَهَذِهِ أَبْيَاتٌ يَقُولُهَا وَثِيْغِيْرِ مُسْلِمٍ.

وببدأ الرجل رحلةً مُشَبَّعةً بالمرح والسرور، وأرسل خطاباً لزوجته يقول فيه: لقد شربتُ وأكلتُ ما لذَّ وطاب على ظهر السفينة، وأنشدتُ القصائد، وأكلتُ ألوان الطعام كَلَّها حتى الدَّسِّيْم المحظور منها، وتمتَّعْتُ في هذه الفترة بما لم أتمتَّعْ به في ماضي حياتي. ثم ماذا؟!

ثم يزعم دايل كارنيجي أنَّ الرجل صَحَّ من عَلَّته، وأنَّ الأسلوب الذي سار عليه أسلوب ناجع في قهر الأمراض ومحاباة الآلام!!

إنني لا أوفق على أبيات الخيَّام، لأنَّ فيها انحرافاً عن النهج الربَّاني، ولكن المقصود من القصة: أن السرور والفرح والارتياح أعظم بكثير من العقاقير الطبَّية.

### مِنْبَرٌ

## لَا تُحْزِنْ إِذَا حَصَلَتْ عَلَى الْكَفَافِ

قال ابن الرومي:

|                                           |                                           |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
| إِنَّمَا الْحَرَصُ مَرْكَبٌ لِشَقِيَاءِ   | قَرْبُ الْحَرَصِ مَرْكَبٌ لِشَقِيَاءِ     |
| وَعَلَى الْمُتَعَبَّاتِ ذِيْلُ الْعَطَاءِ | مَرْحَبَاً بِالْكَفَافِ يَأْتِي هَنِيَّاً |

﴿وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ بِالَّتِي تُقْرِبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلَّا مِنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزَاءُ الْضُّعْفِ بِمَا عَمِلُوا وَهُمْ فِي الْغُرْفَاتِ آمُونَ﴾.

يقول دايل كارنيجي: «لقد أثبت الإحصاء أن القلق هو القاتل (رقم ١) في أمريكا، ففي خلال سنتي الحرب العالمية الأخيرة، قُتل من أبنائنا نحو ثلث مليون مقاتل، وفي خلال هذه الفترة نفسها قضى داء القلب على مليوني نسمة. ومن هؤلاء الآخرين مليون نسمة كان مرضهم ناشئاً عن القلق وتوتر الأعصاب».»

نعم إن مرض القلب من الأسباب الرئيسية التي حدثت بالدكتور «الكسيس كاريل» إلى أن يقول: «إن رجال الأعمال الذين لا يعرفون كيف يكافحون القلق، يموتون مبكرين».»

والسبب معقول، والأجل مفروغ منه: «﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ كِتَابًا مُؤْجَلًا﴾.

وقلما يمرض الزنوج في أمريكا أو الصينيون بأمراض القلب، فهؤلاء أقوام يأخذون الحياة مأخذًا سهلاً ليناً، وإنك لترى أن عدد الأطباء الذي يموتون بالسكتة القلبية يزيد عشرين ضعفاً على عدد الفلاحين الذين يموتون بالعلة نفسها، فإن الأطباء يحيون حياة متواترة عنيفة، يدفعون الثمن غالياً. «طبيب يداوي الناس وهو عليلٌ!!



## الرضا بما حصل يذهب الحزن

وفي الحديث: «ولا نقول إلا ما يرضي ربنا».

إن عليك واجباً مقدساً، وهو الانقياد والتسليم إذا داهنك المقدور، تكون النتيجة في صالحك، والعاقبة لك؛ لأنك بهذا تتجو من كارثة الإحباط العاجل والإفلاس الآجل.

قال الشاعر:

ولَا رأيْتُ الشَّيْبَ لَاحَ بِعَارِضِي  
وَلَوْ خَفَتْ أُنِي إِنْ كَفَضْتُ تُحِيَّتِي  
وَلَكِنْ إِذَا مَا حَلَّ كُرْهٌ فَسَامَحْتِي  
وَمَفْرِقِ رَأْسِي قَلْتُ لِلشَّيْبِ مَرْحَبَا  
تَنَكَّبُ عَنِي رُمْتُ أَنْ يَتَنَكَّبَا  
بِهِ النَّفْسُ يَوْمًا كَانَ لِلْكُرْهِ أَذْهَبَا  
لَا مَفْرِّ إِلَّا أَنْ تَؤْمِنَ بِالْقَدْرِ، فَإِنَّهُ سُوفَ يَنْفُذُ، وَلَوْ اسْلَخْتَ مِنْ جَلْدِكِ،  
وَخَرَجْتَ مِنْ شِيَابِكِ!!

نقل عن إيمeson في كتابه «القدرة على الإنجاز»، حيث تساءل: «من أتتنا الفكرة القائلة: إن الحياة الرغدة المستقرة الهدامة الخالية من الصعب والعقبات تخلق سعداء الرجال أو عظماءهم؟ إن الأمر على العكس، فالذين اعتادوا الرثاء لأنفسهم سيواصلون الرثاء لأنفسهم ولو ناموا على الحرير، وتقلّبوا في الدمقس. والتاريخ يشهد بأن العظمة والسعادة أسلمتا قيادهما لرجال من مختلف البيئات، بيئات فيها الطيب وفيها الخبيث، وببيئات لا يتميز فيها بين طيب وخبيث، في هذه البيئات نبت رجال حملوا المسؤوليات على أكتافهم، ولم يطروحوا وراء ظهورهم».

إن الذين رفعوا علم الهدایة الربانیّة في الأيام الأولى للدعوة المحمدية، هم الموالی والفقراء والبؤساء، وإن جُلَّ الذين صادموا الزحف الإیمانی المقدّس هم أولئک المرموقون والوجهاء والمتربون: ﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَّقَاماً وَأَحْسَنُ نَدِيّاً﴾. ﴿وَقَالُوا نَحْنُ أَكْثَرُ أَمْوَالًا وَأَوْلَادًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ﴾. ﴿أَهْؤُلَاءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مُّنْ بَيِّنَا أَلِيَّسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ﴾. ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْهِ﴾. ﴿قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا بِالَّذِي آمَنْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ﴾، ﴿وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظِيمٍ﴾. ﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ﴾.

وإنی لأذکر بیتاً لعنترة، وهو يخبرنا أن قیمته في سجایاہ وما ثرہ ونبله لا في أصله وعنصره، يقول:

إِنْ كُنْتُ عَبْدًا فَإِنِّي سَيِّدُ كَرَمًا  
أَوْ أَسْوَدَ الْلَّوْنِ إِنِّي أَبِيضُ الْخَلْقِ

### مَنْبِرُهُ

إِنْ فَقَدْتَ جَارِحَةً مِنْ جَوَارِحِكَ

فَقَدْ بَقِيَتْ لَكَ جَوَارِحَ

يقول ابن عباس:

|                                           |                                               |
|-------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| فِي لِسَانِي وَسَمِعِي مِنْهُمَا نُورٌ    | إِنْ يَأْخُذِ اللَّهُ مِنْ عَيْنِي نُورَهُمَا |
| وَفِي فَمِي صَارِمٌ كَالسَّيْفِ مَأْثُورٌ | قَلْبِي ذَكِيٌّ وَعَقْلِي غَيْرُ ذَي عِوْجٍ   |

ولعل الخير فيما حصل لك من المصاب، ﴿وَعَسَى أَن تَكْرُهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ﴾

يقول بشار بن يرد:

وعيرني الأعداء والعيوب فيهم و  
فليس بعار أن يقال ضرير  
إذا أبصر الماء المروءة والتقي  
فإن عم العينين ليس يضر  
رأيت العمى أجرًا وذخراً وعصمة  
وانني إلى تلك الثالث فقير  
انظر إلى الفرق بين كلام ابن عباس وبشّار، وبين ما قاله صالح بن  
عبدالقدوس لما عمّى:

على الدنيا السلام فما لشيء  
ضرير العين في الدنيا نصيب  
يُمُوتُ الرءُوْهُ وَيَعْدُ حيَا  
ويُخَلِّفُ ظنَّهُ الأَمْلُ الْكَذُوبُ  
يُمْنِي الطَّبِيبُ شَفَاءَ عَيْنِي  
فَإِنَّ الْبَعْضَ مِنْ بَعْضٍ قَرِيبٌ  
إن القضاء سوف ينفذ لا محالة، على القابل له والرافض له، لكن ذاك  
يُؤْجِرُ وَيُسَعِّدُ، وهذا يائمه ويشقى.

كتب عمر بن عبد العزيز إلى ميمون بن مهران: كتبت تعزّيني على عبد الملك، وهذا أمر لم أزل أنتظره، فلماً وقع لم أنكره.

## الأيام دول

يُروى أنَّ أَحْمَدَ بْنَ حَنْبَلَ - رَحْمَهُ اللَّهُ - زَارَ بْنَ مَحْلِدَ فِي مَرْضٍ لَهُ، فَقَالَ لَهُ: «يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، أَبْشِرْ بِثَوَابِ اللَّهِ، أَيَّامُ الصَّحَّةِ لَا سَقْمٌ فِيهَا، وَأَيَّامُ السَّقْمِ لَا صَحَّةٌ فِيهَا...».

وَالْمَعْنَى: أَنَّ أَيَّامَ الصَّحَّةِ لَا يُعْرَضُ الْمَرْضُ فِيهَا بِالْبَالِ، فَتَقْوِيُ عِزَّاتِهِمُ الْإِنْسَانُ، وَتَكْثُرُ آمَالُهُ، وَيُشَتَّدُ طَمْوُهُ. وَأَيَّامُ الْمَرْضِ الشَّدِيدِ لَا تُعْرَضُ الصَّحَّةُ بِالْبَالِ، فَيُخَيِّمُ عَلَى النَّفْسِ ضَعْفُ الْأَمْلِ، وَانْقَبَاضُ الْهَمَّةِ وَسُلْطَانُ الْيَأسِ. وَقَوْلُ الْإِمَامِ أَحْمَدَ مَأْخُوذُهُ مِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿وَلَئِنْ أَذْقَنَا إِلَيْنَا مَنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَئُوسٌ كَفُورٌ \* وَلَئِنْ أَذْقَنَاهُ نَعْمَاءً بَعْدَ ضَرَاءً مَسْتَهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّئَاتُ عَنِّي إِنَّهُ لَفَرَحٌ فَخُورٌ \* إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ﴾.

قَالَ الْحَافِظُ أَبْنُ كَثِيرٍ - رَحْمَهُ اللَّهُ -: «يَخْبِرُ اللَّهُ تَعَالَى عَنِ الْإِنْسَانِ وَمَا فِيهِ مِنِ الْصَّفَاتِ الْذَمِيمَةِ، إِلَّا مَنْ رَحِمَ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ، أَنَّهُ إِذَا أَصَابَهُ شَدَّةٌ بَعْدَ نَعْمَةٍ، حَصَلَ لَهُ يَأسٌ وَقُنُوطٌ مِنِ الْخَيْرِ بِالنِّسْبَةِ إِلَى الْمُسْتَقْبَلِ، وَكَفَرَ وَجَحَودٌ لِمَاْضِي الْحَالِ، كَأَنَّهُ لَمْ يَرَ خَيْرًا وَلَمْ يَرْجُ فَرْجًا.

وَهَكُذا إِنْ أَصَابَهُ نَعْمَةٌ بَعْدَ نَقْمَةٍ: ﴿لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّئَاتُ عَنِّي﴾.

أَيْ يَقُولُ: مَا يَنْالُنِي بَعْدَ هَذَا ضَيْمٌ وَلَا سُوءٌ، ﴿إِنَّهُ لَفَرَحٌ فَخُورٌ﴾.

أَيْ فَرَحٌ بِمَا فِي يَدِهِ، بَطَرٌ فَخُورٌ عَلَى غَيْرِهِ. قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ﴾.

## لَكَ أَنْ تَخْرُجَ فِي أَرْضِ اللَّهِ الْفَسِيحةِ

قال أحدهم: السفر يذهب الهموم.

قال الحافظ الرازحاني في كتابه «المحدث الفاضل»، في بيان فوائد الرحلة في طلب العلم والمتع الحاصلة بها، ردًا على من كره الرحلة وعابها مAILY:

«ولو عرف الطاعن على أهل الرحلة مقدار لذة الراحل في رحلته ونشاطه عند فصوله من وطنه، واستلذاذ جميع جوارحه، عند تصرف لحظاته في المناهل والمنازل، والبواطن والظواهر، والنظر إلى دسакر الأقطار وغياظها، وحدائقها، ورياضها، وتصفح الوجوه، ومشاهدة ما لم ير من عجائب البلدان، واختلاف الألسنة والألوان، والاستراحة في أفياء الحيطان، وظلال الغيطان، والأكل في المساجد، والشرب من الأودية، والنوم حيث يدركه الليل، واستصحاب من يحبه في ذات الله بسقوط الحشمة، وترك التصنُّع، وكل ما يصل إلى قلبه من السرور عن ظفره ببغيته، ووصوله إلى مقصدِه وهجومه على المجلس الذي شمر له، وقطع الشُّقة إليه. لعلمه أنَّ لذَّاتَ الدُّنيا مجموعة في محسن تلك المشاهد، وحلاوة تلك المناظر، واقتراض تلك الفوائد، التي هي عند أهلها أبهى من زهر الرياح، وأنفس من ذخائر العقيان، من حيث حُرِّمَها الطاعن وأشباهه».

قُوْضُ خِيَامَكَ عَنْ رَبِيعِ أَهْنَتَ بِهِ وَجَانِبِ الدُّلُّ إِنَّ الدُّلُّ يُجْتَنِبُ

## وقفة

«إن الله إذا أحبَّ قوماً ابتلاهم، فمَنْ رضي فله الرضا، ومن سخط فله السخط.»

«أشدُّ الناس بلاءَ الأنبياءِ، ثم الأمثلُ فالآمثُلُ، يُبْتَلِي الرَّجُلُ عَلَى قَدْرِ دِينِهِ، فَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ صَلَابَةً اشْتَدَّ بِلَوْهٍ، وَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ رَقَّةً ابْتُلِي عَلَى قَدْرِ دِينِهِ، فَمَا يَبْرُحُ الْبَلَاءُ بِالْعَبْدِ، حَتَّى يَتَرَكَهُ يَمْشِي عَلَى الْأَرْضِ وَمَا عَلَيْهِ خَطِيئَةً.»

«عجباً لِأَمْرِ الْمُؤْمِنِ إِنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ! وَلَيْسَ ذَكَرُ أَحَدٍ إِلَّا لِلْمُؤْمِنِ، إِنْ أَصَابَتْهُ سَرَّاءُ شَكْرٌ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ، وَإِنْ أَصَابَتْهُ ضَرَّاءُ صَبْرٌ فَكَانَ خَيْرًا لَهُ.»

«وَاعْلَمُ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ، وَإِنْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ.»

«يُبْتَلِي الصَّالِحُونَ الْأَمْثُلَ فَالآمثُلُ.»

«الْمُؤْمِنُ كَالْخَامِةِ مِنَ الزَّرْعِ تُفَيَّئُهَا الرِّيحُ يَمْنَةً وَيَسِّرَةً.»



## لَا تَحْزُنْ فِي الْلَّهْظَاتِ الْأُخِيرَةِ مِنْ حَيَاةِكَ

فهذا أبو الريحان البيروني (ت ٤٤٠)، مع الفسحة في التعمير فقد عاش ٧٨ سنة مُكِبًا على تحصيل العلوم، مُنْصَبًا إلى تصنيف الكتب، يفتح أبوابها ويحيط بشوائلها وأقربابها . يعني: بغوامضها وجليلاتها . ولا يكاد يفارق يده القلم، وعيته النظر، وقلبه الفكر، إلا فيما تمس إليه الحاجة في المعاش، من بُلْغَةِ الطعام وعلقة الرياش، ثم هَجِيرَاه . أي ديدنه . في سائر الأيام من السنة: عَلَمٌ يُسْفِرُ عن وجهه قناع الإشكال، ويحسُرُ عن ذراعيه أكمام الإغلاق.

حدَّثَ الْفَقِيهُ أَبُو الْحَسْنِ عَلِيِّ بْنِ عَيْسَى، قَالَ: دَخَلَتُ عَلَى أَبِي الْرِّيحَانِ وَهُوَ يَجُودُ بِنَفْسِهِ . أَيْ وَهُوَ فِي نُزُعِ الرُّوحِ قَارِبُ الْمَوْتِ . قَدْ حَشِرَجَتْ نَفْسُهِ، وَضَاقَ بِهَا صَدْرُهُ، فَقَالَ لِي فِي تَلْكَ الْحَالِ: كَيْفَ قَلَتْ لِي يَوْمًا حَسَابَ الْجَدَّاتِ الْفَاسِدَةِ؟ أَيْ الْمِيرَاثِ، وَهِيَ الَّتِي تَكُونُ مِنْ قِبْلِ الْأَمِ، فَقَلَتْ لَهُ إِشْفَاقًا عَلَيْهِ: أَفِي هَذِهِ الْحَالَةِ؟ قَالَ لِي: يَا هَذَا، أَوْدُعُ الدُّنْيَا وَأَنَا عَالَمٌ بِهَذِهِ الْمَسْأَلَةِ، أَلَا يَكُونُ خَيْرًا مِنْ أَنْ أَخْلِيَهَا وَأَنَا جَاهِلُ بِهَا؟ فَأَعْدَتُ ذَلِكَ عَلَيْهِ، وَحَفِظَ وَعْلَمَنِي مَا وَعْدَ، وَخَرَجْتُ مِنْ عَنْهُ فَسَمِعْتُ الصِّرَاطَ!! إِنَّهَا الْهَمَّ الَّتِي تَجْتَاحُ رِكَامَ الْمَخَاوِفِ.

وَالْفَارُوقُ عَمَرُ فِي سَكَرَاتِ الْمَوْتِ، يَثْبُتُ جَرْحُهُ دَمًا، وَيَسْأَلُ الصَّحَابَةَ: هَلْ أَكْمَلْتُ صَلَاتِي أَمْ لَا؟!

وَسَعْدُ بْنُ الرَّبِيعِ فِي «أَحَدٍ» مُضَرَّجٌ بِدَمَائِهِ، وَهُوَ يَسْأَلُ فِي آخِرِ رَمَقِهِ عَنِ الرَّسُولِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إِنَّهَا ثِبَاتَةُ الْجَائِشِ وَعَمَارُ الْقَلْبِ!

## لا تحزن إذا داهمك الموت

### واسمع لهذه القصة

قال إبراهيم بن الجراح: مرض أبو يوسف فأتيته أعوده، فوجدتُه مُغميًّا عليه، فلما أفاق قال لي: ما تقول في مسألة؟ قلت: في مثل هذه الحال؟! قال: لا بأس ندرس بذلك لعلَّه ينجو به ناجٍ.

ثم قال: يا إبراهيم، أيُّما أفضل في رمي الجمار: أن يرميه الرجل مashiyaً أو راكباً؟ قلت: راكباً. قال: أخطأت. قلت: ماشيًّاً. قال أخطأت. قلت: أيُّهما أفضل؟ قال: ما كان يُوقف عنده فالأفضل أن يرميه مashiyaً، وأما ما كان لا يُوقف عنده، فالأفضل أن يرميه راكباً، ثم قمتُ من عنده فما بلغت باب داره حتى سمعتُ الصراخ عليه، وإذا هو قد مات. رحمة الله عليه.

قال أحد الكتاب المعاصرين: هكذا كانوا!! الموت جاثم على رأس أحدهم بُكُرِّه وغُصَّاصِه، والحرارة تشتدُّ في نفسه وصدره، والإغماء والغشيان محيط به، فإذا صحا أو أفاق من غشائه لحظات، تسأله عن بعض مسائل العلم الفرعية أو المندوبة، ليتعلّمها أو ليعلّمها، وهو في تلك الحال التي أخذ فيها الموت منه الأنفاس والتلابيب.

**في موقف نسي الحليم سداده ويطيش فيه الناية البيطار**  
 يا لله ما أغلى العلم على قلوبهم!! وما أشغل خواطرهم وعقولهم به!! حتى في ساعة النزع والموت، لم يتذكروا فيها زوجة أو ولداً قريباً عزيزاً، وإنما تذكروا العلم!! فرحمه الله تعالى عليهم. فبهذا صاروا أئمة في العلم والدين.

## لا تحزن من الكوارث

### فأنت لا تعرف سرّ المسألة وعواقب الأمور

أورد المؤرخ الأديب أحمد بن يوسف الكاتب المصري في كتابه المعجب الفريد «المكافأة وحسن العقبى» فقال: وقد علم الإنسان أن سفور الحالة . أي انكشاف الغمة والشدة . عن ضده، حتم لابد منه، كما علم أنَّ انجلاء الليل يسفر عن النهار، ولكن خور الطبيعة أشدَّ ما يلازم النفس عند نزول الكوارث، فإذا لم تعالج بالدواء، اشتدت العلة، وازدادت المحنَّة، لأن النفس إذا لم تُعنَّ عند الشدائِد بما يجده قواها، تولَّ عليها اليأس فأهلكها .

والتفكير في أخبار هذا الباب . باب أخبار من ابْتلي فصبر، فكان ثمرة صبره حسن العقبى . مما يُشجّع النفس، ويعيّتها على ملازمة الصبر وحسن الأدب مع الربِّ عزَّ وجلَّ، بحسن الظن في موافاة الإحسان عند نهاية الامتحان .

وقال أيضاً . في آخر الكتاب .: «خاتمة: قال بزرجمهور: الشدائِد قبل المواهب، تشبه الجوع قبل الطعام، يحسن به موقعه، ويلذ معه تناوله». .

وقال أفالاطون: «الشدائِد تصلح من النفس بمقدار ما تفسد من العيش، والتترُّف . أي الترف والتترفة . يفسد من النفس بمقدار ما يصلح من العيش». .

وقال أيضاً: «حافظ على كلٌّ صديق أهديته إليك الشدائِد، والَّه عن كل صديق أهديته إليك النعمة». .

وقال أيضاً: «الترفه كالليل، لا تتأمل فيه ما تصدره أو تتناوله، والشدة كالنهار، ترى فيها سعيك وسعي غيرك».

وقال أزدشير: «الشدة كحـلـ ترى به ما لا تراه بالنعمة».

ويقول أيضاً: «ومـلـاـكـ مصلحة الأمر في الشـدـةـ شـيـثـانـ: أصغرـهـماـ قـوـةـ قـلـبـ صـاحـبـهاـ عـلـىـ ماـ يـنـوـبـهـ، وـأـعـظـمـهـاـ حـسـنـ تـفـوـيـضـهـ إـلـىـ مـالـكـهـ وـرـازـقـهـ».

وإذا صمد الرجل بفكره نحو حالقه، علم أنه لم يمتحنه إلا بما يوجب له مثوبة، أو يمحـصـ عنهـ كبيرةـ، وهوـ معـ هذاـ منـ اللهـ فيـ أـرـبـاحـ مـتـصـلـةـ، وـفـوـائـدـ مـتـابـعـةـ.

فـأـمـاـ إـذـ اـشـتـدـ فـكـرـهـ تـلـقـاءـ الـخـلـيـقـةـ، كـثـرـتـ رـذـائـلـهـ، وـزـادـ تـصـنـعـهـ، وـبـرـمـ بـمـقـامـهـ فـيـمـاـ قـصـرـ عـنـ تـأـمـلـهـ، وـاسـتـطـالـ مـنـ الـمـحـنـ مـاـ عـسـىـ أـنـ يـنـقـضـيـ فـيـ يـوـمـهـ، وـخـافـ مـنـ الـمـكـروـهـ مـاـ لـعـلـهـ أـنـ يـخـطـئـهـ.

وـإـنـمـاـ تـصـدـقـ الـمـنـاجـةـ بـيـنـ الرـجـلـ وـبـيـنـ رـبـهـ، لـعـلـمـهـ بـمـاـ فـيـ السـرـائـرـ وـتـأـيـيـدـهـ الـبـصـائـرـ، وـهـيـ بـيـنـ الرـجـلـ وـبـيـنـ أـشـبـاهـهـ كـثـيرـ الـأـذـيـةـ، خـارـجـةـ عـنـ الـمـصـلـحةـ.

وـلـلـهـ تـعـالـىـ رـوـحـ يـأـتـيـ عـنـ الـيـأسـ مـنـهـ، يـُصـبـبـ بـهـ مـنـ يـشـاءـ مـنـ خـلـقـهـ، وـإـلـيـهـ الرـغـبـةـ فـيـ تـقـرـيـبـ الـفـرـجـ، وـتـسـهـيلـ الـأـمـرـ، وـالـرـجـوـعـ إـلـىـ أـفـضـلـ مـاـ تـطاـوـلـ إـلـيـهـ السـؤـلـ، وـهـوـ حـسـبـيـ وـنـعـمـ الـوـكـيلـ.

طـالـعـتـ كـتـابـ «ـالـفـرـجـ بـعـدـ الـشـدـةـ» لـلـتـنـوـخـيـ، وـكـرـرـتـ قـرـاءـتـهـ فـخـرـجـتـ مـنـهـ بـثـلـاثـ فـوـائـدـ:

الأولى: أن الفرج بعد الكرب سنة ماضية وقضية مسلمة، كالصبح بعد الليل، لا شك فيه ولا ريب.

الثانية: أن المكاره مع الغالب أجمل عائدة، وأرفع فائدة للعبد في دينه ودنياه من المحابٌ.

الثالثة: أن جالب النفع وداعي الضر حقيقة إنما هو الله جل في علاه، واعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك.

لَا تَحْزُنْ، فِإِنَّ الدُّنْيَا أَحْقَرُ مِنْ أَنْ تَحْزُنْ مِنْ أَجْلِهَا

يقول ابن المبارك العالم الشهير: قصيدة عدي بن زيد أحب إلى من قصر الأمير طاهر بن الحسين لو كان لي.

وهي القصيدة الذائعة الرائعة، ومنها:

أَيُّهَا الشَّامَتُ الْمُعِيرُ بِالدَّهْهَ  
رَأَيْتَ الْمَبْرُرَ الْمَوْفُورَ  
أَمْ لَدِيكَ الْعَهْدُ الْوَثِيقُ مِنَ الْأَيَّ  
سَامَ بِلْ أَنْتَ جَاهِلٌ مَغْرُورٌ

أي: يا من شمت بمصابي الآخرين، هل عندك عهد أن لا تصيبك أنت مصيبة مثلهم؟! أم هل منحتك الأيام ميثاقاً لسلامتك من الكوارث والمحن؟! فلماذا الشماتة إذن؟

وفي الحديث الصحيح: «لَوْ أَنَّ الدُّنْيَا تَسَاوَى عِنْدَ اللَّهِ جَنَاحَ بَعْوَذَةٍ، مَا سَقَى كَافِرًا مِنْهَا شَرِيْةً مَاءً». إن الدنيا عند الله تعالى أهون من جناح البعوضة، وهذه حقيقة قيمتها وزنها، فَلِمَ الْجَزَعُ وَالْهَلُعُ عَلَيْهَا وَمَنْ أَجْلَهَا؟! السعادة: أن تشعر بالأمن على نفسك ومستقبلك وأهلك ومعيشتك، وهي مجموعة في الإيمان والرضا عن الله وقضائه وقدره، والقناعة: الصبر.



### لَا تَحْزُنْ فَأَنْتَ مُؤْمِنٌ بِاللَّهِ

﴿بَلِ اللَّهُ يَمْنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَكُمْ لِلإِيمَانِ﴾.

من النعيم الذي لا يدركه إلاّ الفتناء: نظر المسلم إلى الكافر، وتذكّر نعمة الله في الهدایة إلى دين الإسلام، وأن الله عز وجل لم يقدّر لك أن تكون كهذا الكافر في كفره بربه وتمردّه عليه، وإن الحاده في آياته، وتجهود صفاته، ومحاربته لمواله وخالقه ورازقه، وتکذیبه لرسله وكتبه، وعصيائه أوامره، ثم تذكّر أنت أنك مسلم موحد، تؤمن بالله ورسوله واليوم الآخر، وتؤدي الفرائض ولو على تقصير، فإن هذا في حدّ ذاته نعمة لا تقدّر بشمن ولا تُباع بمال، ولا تدور في الحسبان، وليس لها شبيه في الأعيان: ﴿أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِنًا كَمَنْ كَانَ فَاسِقًا لَا يُسْتُوْنَ﴾

حتى ذكر بعض المفسرين أن من نعيم أهل الجنة نظرهم إلى أهل النار، فيشکرون ربهم على هذا النعيم: «وَبِضَدِّهَا تَتَمَيَّزُ الْأَشْيَاءُ».

## وقفة

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ: أَيْ لَا مُعْبُودٌ بِحَقٍّ إِلَّا اللَّهُ سَبَّحَنَهُ وَتَعَالَى، لَتَفَرُّدُهُ  
بِصَفَاتِ الْأَلْوَهِيَّةِ، وَهِيَ صَفَاتُ الْكَمَالِ.

روح هذه الكلمة وسرّها: إفراد الربِّ . جلَّ شَأْوَهُ وَتَقْدِيسُ أَسْمَاؤِهِ،  
وَتَبَارُكُ اسْمُهُ، وَتَعَالَى جَدُّهُ، وَلَا إِلَهَ غَيْرُهُ . بِالْمُحَبَّةِ وَالْإِجْلَالِ وَالْتَّعْظِيمِ،  
وَالْخُوفُ وَالرُّجَاءُ، وَتَوَابُعُ ذَلِكَ مِنَ التَّوْكِلِ وَالْإِنْبَاتِ وَالرُّغْبَةِ وَالرُّهْبَةِ، فَلَا  
يُحِبُّ سُوَاهٌ، وَكُلُّ مَا يُحِبُّ غَيْرُهُ فَإِنَّمَا يُحِبُّ تَبَعًا لِمُحَبَّتِهِ، وَكُونُهُ وَسِيلَةً إِلَى  
زِيَادَةِ مُحَبَّتِهِ، وَلَا يُخَافُ سُوَاهٌ وَلَا يُرْجَى سُوَاهٌ، وَلَا يُتَوَكَّلُ إِلَّا عَلَيْهِ، وَلَا يُرْغَبُ  
إِلَّا إِلَيْهِ، وَلَا يُرْهَبُ إِلَّا مِنْهُ، وَلَا يُحَلِّفُ إِلَّا بِاسْمِهِ، وَلَا يُنْذَرُ إِلَّا لَهُ، وَلَا يُتَابَ  
إِلَّا إِلَيْهِ، وَلَا يُطَاعُ إِلَّا أَمْرَهُ، وَلَا يَتَحَسَّبُ إِلَّا لِهِ، وَلَا يُسْتَغْاثَ فِي الشَّدَائِدِ إِلَّا  
بِهِ، وَلَا يُلْتَجَأُ إِلَّا إِلَيْهِ، وَلَا يَسْجُدُ إِلَّا لَهُ، وَلَا يُذْبَحُ إِلَّا لَهُ وَبِاسْمِهِ، وَيَجْتَمِعُ  
ذَلِكَ فِي حِرْفٍ وَاحِدٍ، وَهُوَ: أَنْ لَا يُعْبُدَ إِلَّا إِيَّاهُ بِجَمِيعِ أَنْوَاعِ الْعِبَادَةِ.



لا تحزن إذا أصبت بعاهةٍ

فإنها لن تعوقك عن التفوق

في ملحق عكاظ العدد ١٠٢٦٢ في ١٤١٥/٤/٧، مقابلة مع كفيف يدعى:  
محمود بن محمد المدني، درس كتب الأدب بعيون الآخرين، وسمع كتب التاريخ  
والمجلات والدوريات والصحف، وربما قرأ بالسماع على أحد أصدقائه  
حتى الثالثة صباحاً حتى صار مرجعاً في الأدب والطرف والأخبار.

كتب مصطفى أمين في زاوية «فكرة» في الشرق الأوسط كلاماً، منه: اصبر خمس دقائق فحسب على كيد الكائدين، وظلم الظالمين، وسطوة الجبارة، فإن السوط سوف يسقط، والقيد سوف ينكسر، والمحبوس سوف يخرج، والظلم سوف ينقطع، لكن عليك أن تصبر وتنتظر.

وَلَرَبِّ نَازِلَةٍ يَضِيقُ بِهَا الْفَتَى      ذَرْعًا وَعِنْدَ اللَّهِ مِنْهَا الْخَرْجُ

قابلتُ في الرياض مفتي ألبانيا، وقد سُجن عشرين سنة من قبل الشيوعيين في ألبانيا مع الأعمال الشاقة، والحبس والكيد، والنكاٰل والظلم، والظلم والجوع، وكان يصلّي الصلوات الخمس في ناحية من دورة المية خوفاً منهم، ومع هذا صبر واحتسب حتى جاءه الفرج، ﴿فَانْقَلَبُوا بِسِعْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلٍ﴾.

هذا «نسون مانديلا» رئيس جنوب أفريقيا، سُجن سبعاً وعشرين سنة، وهو ينادي بحرية أمته، وخلوص شعبه من القهر والكبت والاستبداد والظلم، وهو مصر صامد موافق مستقيم، حتى نال مجده الدنيوي. ﴿نُوفٌ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا﴾ . ﴿إِنْ تَكُونُوا تَائِلُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ﴾.

وأشجع مني كل يوم سلامتي      وما ثبتتْ إِلَّا وفِي نَفْسِهَا أَمْرٌ  
 ﴿إِنْ يَمْسِكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحٌ مُّثْلُهُ﴾

## لا تحزن إذا عرفت الإسلام

ما أشقي النفوس التي لا تعرف الإسلام، ولم تهتد إليه، إن الإسلام يحتاج إلى دعاية من أصحابه وحملته، وإعلانٍ عالميٍّ هائل، لأنَّه نبأ عظيم، والدعاية له يجب أن تكون راقية مهذبة جذابة، لأنَّ سعادة البشرية لا تكون إلا في هذا الدين الحق الخالد، ﴿وَمَنْ يَتَّبِعَ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ﴾.

سكن داعية مسلم شهير مدينة ميونخ الألمانية، وعند مدخل المدينة تُوجد لوحة إعلانية كبرى مكتوب عليها بالألمانية: «أنت لا تعرف كفرات يوكوهاما». فنصب هذا الداعية لوحة كبرى بجانب هذه اللوحة كتب عليها: «أنت لا تعرف الإسلام، إن أردت معرفته، فاتصل بنا على هاتف كذا وكذا». وانهالت عليه الاتصالات من الألمان من كل حدبٍ وصوبٍ، حتى أسلم على يده في سنة واحدة قرابة مائة ألف ألماني ما بين رجل وامرأة، وأقام مسجداً ومركزاً إسلامياً، وداراً للتعليم.

إن البشرية حائرة، بحاجة ماسة إلى هذا الدين العظيم، ليرد إليها أمنها وسكيتها وطمأنيتها، ﴿يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُّلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِّنِ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ﴾.

يقول أحد العباد الكبار: ما ظننت أن في العالم أحداً يعبدُ غيرَ الله.

لكن ﴿وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِي الشَّكُورُ﴾، ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنِ فِي الْأَرْضِ يُضْلُلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظُّنُنَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ﴾، ﴿وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ﴾.

وقد أخبرني أحد العلماء أن سودانياً مسلماً قدم من الbadia إلى العاصمة الخرطوم في أثناء الاستعمار الإنجليزي، فرأى رجل مرور بريطانياً في وسط المدينة، فسأل هذا المسلم: من هذا؟ قالوا: كافر. قال: كافر بماذا؟ قالوا: بالله. قال: وهل أحد يكفر بالله؟ فأمسك على بطنه ثم تقيأً مما سمع ورأى، ثم عاد إلى الbadia. ﴿فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾.

يقول الأصمسي: سمع أعرابي قارئاً يقرأ: ﴿فَوَرَبُ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌ مِثْلَ مَا أَنْكُمْ تَنْطَقُونَ﴾، قال الأعرابي: سبحان الله، ومن أحوج العظيم حتى يقسم؟

إنه حسن الظن والتطلع إلى كرم المولى وإحسانه ولطفه ورحمته.

وقد صح في الحديث أن الرسول ﷺ قال: «يضحك رينا». فقال أعرابي: لا نعدم من رب يضحك خيراً.

﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا﴾، ﴿إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِنَ الْمُحْسِنِينَ﴾، ﴿أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ﴾.

من يقرأ كتب سير الناس وترجمات الرجال يستفاد منها مسائل مطرودة ثابتة، منها:

١. أن قيمة الإنسان ما يُحسن، وهي كلمة لعلي بن أبي طالب، ومعناها: أن علم الإنسان أو أدبه أو عبادته أو كرمه أو خلقه هي في الحقيقة قيمة، وليس صورته أو هندامه ومنصبه: ﴿عَبَّسَ وَتَوَلََّ \* أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى﴾.

﴿وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبْكُمْ﴾.

٢. بقدر همَّة الإنسان واهتمامه وبذله وتضحيته تكون مكانته، ولا يعطى له المجد جزافاً.

لَا تَحْسِبَ الْمَجْدَ تَمْرًا أَنْتَ آكِلَهُ...

﴿وَلَوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لِأَعْدُوا لَهُ عُدَّةً﴾ . ﴿وَجَاهَدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ﴾ .

٣. أن الإنسان هو الذي يصنع تاريخه بنفسه بإذن الله، وهو الذي يكتب سيرته بأفعاله الجميلة أو القبيحة: ﴿وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارُهُمْ﴾ .

٤. وأن عمر العبد قصير ينصرم سريعاً، ويدهب عاجلاً، فلا يقتصره بالذنوب والهموم والغموم والأحزان: ﴿لَمْ يَلْبِسُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَّاهَا﴾ .  
 ﴿قَالُوا لَبِنَانَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَاسْأَلِ الْعَادِيْنَ﴾ .

كُفِى حَزَنًا أَنَّ الْحَيَاةَ مَرِيْرَةٌ  
 وَلَا عَمَلٌ يُرْضِي بِهِ اللَّهَ صَالِحٌ

#### ٥ من أسباب السعادة:

١) العمل الصالح: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحِيْنَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً﴾ .

٢) الزوجة الصالحة: ﴿رَبَّنَا هَبَّ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةً أَعْيُنِ﴾ .

٣) البيت الواسع: وفي الحديث: «اللهم وسْعْ لِي فِي دَارِي».

٤) الكسب الطيب: وفي الحديث: «إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ لَا يَقْبِلُ إِلَّا طَيِّبًا».

٥) حُسْنُ الْخَلْقِ وَالتَّوْدُدُ لِلنَّاسِ: ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنْتُ﴾.

٦) السَّلَامَةُ مِنَ الدِّينِ، وَمِنَ الْإِسْرَافِ فِي النَّفَقَةِ: ﴿لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا﴾.

﴿وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلَا تَبْسُطْهَا كُلَّ الْبَسْطِ﴾.

#### • مَقْوِمَاتُ السَّعَادَةِ:

قَلْبٌ شَاكِرٌ، وَلِسَانٌ ذَاكِرٌ، وَجَسْمٌ صَابِرٌ.

شَكْرُ وَذَكْرُ رُوْصَ بَرْ فِيهِ اَنْعِيمٌ وَأَجَرٌ

لَوْ جَمِعْتُ لَكَ عِلْمَ الْعُلَمَاءِ، وَحِكْمَةَ الْحُكَمَاءِ، وَقَصَائِدَ الشَّعْرَاءِ عَنِ  
السَّعَادَةِ، لَمَا وَجَدْتَهَا حَتَّى تَعْزِمَ عَزِيمَةَ صَادِقَةَ عَلَى تَذْوُقِهَا وَجَلْبِهَا،  
وَالْبَحْثُ عَنْهَا وَطَرَدَ مَا يَضَادُهَا: «مَنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتُهُ هَرْوَلَةً».

وَمِنْ سَعَادَةِ الْعَبْدِ: كَتْمُ أَسْرَارِهِ وَتَدْبِيرِهِ أَمْوَارِهِ.

ذَكَرُوا أَنَّ أَعْرَابِيًّا اسْتَؤْمِنَ عَلَى سُرٌّ مُقَابِلِ عَشَرَةِ دَنَانِيرٍ، فَضَاقَ ذِرْعًا  
بِالسُّرِّ، وَذَهَبَ إِلَى صَاحِبِ الدَّنَانِيرِ، وَرَدَّهَا عَلَيْهِ مُقَابِلَ أَنْ يُفْشِيَ السُّرِّ، لِأَنَّ  
الْكَتْمَانَ يَحْتَاجُ إِلَى ثَبَاتٍ وَصَبْرٍ وَعِزِيمَةً: ﴿لَا تَقْصُصْ رُؤْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ﴾،  
لِأَنَّ نَقَاطَ الْعَصْفِ عِنْدَ الْإِنْسَانِ كَشْفُ أَوْرَاقِهِ لِلنَّاسِ، وَإِفْشَاءُ أَسْرَارِهِ لَهُمْ،  
وَهُوَ مَرْضٌ قَدِيمٌ، وَدَاءٌ مَتَّأْصِلٌ فِي الْبَشَرِيَّةِ، وَالنَّفْسُ مُولَعَةٌ بِإِفْشَاءِ الْأَسْرَارِ،  
وَنَقْلِ الْأَخْبَارِ. وَعَلَاقَةُ هَذَا بِمَوْضِعِ السَّعَادَةِ أَنَّ مَنْ أَفْشَى أَسْرَارِهِ فَالْغَالِبُ  
عَلَيْهِ أَنْ يَنْدَمِ وَيَحْزَنْ وَيَغْتَمِ.

وللجاحظ في الكتمان كلام خلاب في رسائله الأدبية، فليعد إليها من أراد. وفي القرآن: ﴿وَلَيَتَلَطَّفْ وَلَا يُشْعِرَنَ بِكُمْ أَحَدًا﴾، وهذا أصل في كتمان السر، والأعرابي يقول: وكتم السر فيه ضربة العنق.



### لَا تَحْزُنْ فَلَنْ تَمُوتْ قَبْلَ حِينَكَ

﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ﴾.

هذه الآية عزاء للجبناء الذين يموتون مرات كثيرة قبل الموت، فليعلموا أن هناك أجلاً مسمى، لا تقديم ولا تأخير، لا يعجل هذا الموت أحد، ولا يؤجّله بشر، ولو اجتمع أهل الخاقانين، وهذا في حد ذاته يجلب للعبد الطمأنينة والسكينة والثبات: ﴿وَجَاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ﴾.

واعلم أن التعلق بغير الله شقاء: ﴿فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ﴾.

«سير أعلام النبلاء» للذهبي ثلاثة وعشرون مجلداً، ترجم فيها المشاهير من العلماء والخلفاء والملوك والأمراء والوزراء والأثرياء والشعراء، وباستقراء هذا الكتاب تجد حقيقتين مهمتين:

الأولى: أن من تعلق بغير الله من مال أو ولد أو منصب أو حرفة، وكله الله إلى هذا الشيء، وكان سبب شقائه وعذابه ومحنته وسحقة: ﴿وَإِنَّهُمْ

لَيَصُدُّنَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسِبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ ﴿١﴾ . فرعون والمنصب، قارون والمال، وأمية بن خلف والتجارة، والوليد والولد: ﴿ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا﴾ .

أبو جهل والجاه، أبو لهب والنسب، أبو مسلم والسلطة، المتبع والشهرة، والحجاج والعلو في الأرض، ابن الفرات والوزارة.

الثانية: أن من اعترَّ بالله وعمل له وتقرَّب منه، أعزَّه ورفعه وشرفه بلا نسب ولا منصب ولا أهل ولا مال ولا عشيرة: بلال والأذان، سلمان والآخرة، صهيب والتضحية، عطاء والعلم، ﴿وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُواْ السُّفْلَى وَكَلِمَةَ اللَّهِ هِيَ الْعُلْيَا﴾ .

### حَسَنٌ

#### الظوا بـ «يا ذا الجلال والإكرام»

صحَّ عنه ﷺ أنه قال: «الظوا بيا ذا الجلال والإكرام». أي الزموها، وأكثروا منها، وداوموا عليها، ومثلها وأعظم: يا حي يا قيوم. وقيل: إنه الاسم الأعظم لرب العالمين الذي إذا دعى به أجاب، وإذا سُئل به أُعطى. فما للعبد إلا أن يهتف بها وينادي ويستغيث وي-demand علىها، ليرى الفرج والظفر وال فلاح: ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾ .

في حياة المسلم ثلاثة أيام كأنها أعياد:

يَوْمٌ يُؤْدِي فِيهِ الْفَرَائِضُ جَمَاعَةً، وَيُسْلِمُ مِنَ الْمُعَاصِي: ﴿اسْتَجِبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ﴾.

وَيَوْمٌ يَتُوبُ فِيهِ مِنْ ذَنْبِهِ، وَيَنْخُلُ مِنْ مَعْصِيَتِهِ، وَيَعُودُ إِلَى رَبِّهِ: ﴿ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لَيَتُوبُوا﴾.

وَيَوْمٌ يَلْقَى فِيهِ رَبَّهُ عَلَى خَاتَمَةِ حَسَنَةٍ وَعَمَلٍ مَبْرُورٍ: «مَنْ أَحَبَّ لِقَاءَ اللَّهِ أَحَبَّ اللَّهِ لِقَاءَهُ».

وَيَشَرِّتُ أَمَالِي بِشَخْصٍ هُوَ الْوَرِي  
وَدَارٌ هُوَ الدُّنْيَا وَيَوْمٌ هُوَ الدَّهْرُ

قَرَأْتُ سِيرَ الصَّحَابَةِ - رَضْوَانُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ -، فَوُجِدْتُ فِي حَيَاتِهِمْ خَمْسَ مَسَائِلٍ تَمِيزُهُمْ عَنْ غَيْرِهِمْ:

الْأُولَى: الْيُسْرُ فِي حَيَاتِهِمْ، وَالسَّهُوَلَةُ وَعَدَمُ التَّكْلُفِ، وَأَحَدُ الْأَمْوَارِ بِبِسَاطَةِ، وَتَرْكِ التَّتْبُعِ وَالْتَّعْمُقِ وَالْتَّشْدِيدِ: ﴿وَنَيَسِّرُكُمْ لِلْيُسْرَى﴾.

الثَّانِيَةُ: أَنْ عِلْمَهُمْ غَزِيرٌ مَبَارِكٌ مَتَّصِلٌ بِالْعَمَلِ، لَا فَضُولٌ فِيهِ وَلَا حَوَاشِي، وَلَا كُثْرَةُ كَلَامٍ، وَلَا رَغْوَةٌ أَوْ تَعْقِيدٌ: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾.

الثَّالِثَةُ: أَنْ أَعْمَالَ الْقُلُوبِ لَدِيهِمْ أَعْظَمُ مِنْ أَعْمَالِ الْأَبْدَانِ، فَعِنْهُمْ الْإِلْحَاقُ وَالْإِنْبَاتُ وَالْتَّوْكِلُ وَالْمُحَبَّةُ وَالرَّغْبَةُ وَالرَّهْبَةُ وَالْخُشْيَةُ وَنَحْوُهَا، بَيْنَمَا

أمورهم ميسرة في نوافل الصلاة والصيام، حتى إن بعض التابعين أكثر اجتهاداً منهم في النوافل الظاهرة: ﴿فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ﴾.

الرابعة: تقلّلهم من الدنيا ومتاعها، وتخفّفهم منها، والإعراض عن بها رجها وزخارفها، مما أكسبهم راحة وسعادة وطمأنينة وسكينة: ﴿وَمَنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ﴾.

الخامسة: تغلب الجهاد على غيره من الأعمال الصالحة، حتى صار سمة لهم، ومعلماً وشارة وشعاراً. وبالجهاد قضوا على همومهم وغمومهم وأحزانهم، لأن فيه ذكراً وعملاً وبذلاً وحركة.

فالمجاهد في سبيل الله من أسعد الناس حالاً، وأشرحهم صدراً، وأطيبهم نفساً: ﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُّلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَعَلَيْهِ الْحُسْنَيْنِ﴾.

في القرآن حقائق وسفن لا تزول ولا تحول، أذكر ما يتعلّق منها بسعادة العبد وراحة باله، من هذه السنن الثابتة:

أن من استنصر بالله نصره: ﴿إِن تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرْكُمْ وَيُثْبِتْ أَقْدَامَكُمْ﴾. ومن سأله أجابه: ﴿أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾. ومن استغفره غفر له: ﴿فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ﴾. ومن تاب إليه قبل منه: ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ﴾. ومن توكل عليه كفاه: ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾.

وأن ثلاثة يعجلُها الله لأهلها بنكالها وجزائها: البغي: **﴿إِنَّمَا بَعِيْكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ﴾**، والنكث: **﴿فَمَنْ نَكَثَ فَإِنَّمَا يَنْكُثُ عَلَى نَفْسِهِ﴾**، والمكر: **﴿وَلَا يَحِيقُ الْمُكْرُرُ السَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ﴾**. وأن الظالم لن يفلت من قبضة الله: **﴿فَتِلْكَ بُيُوتُهُمْ خَاوِيْةٌ بِمَا ظَلَمُوا﴾**. وأن ثمرة العمل الصالح عاجلة وآجلاً، لأن الله غفور شكور: **﴿فَاتَّاهُمُ اللَّهُ تَوَابُ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابُ الْآخِرَةِ﴾**، وأن من أطاعه أحبه: **﴿فَاتَّبَعُونِي يُحِبِّبُكُمُ اللَّهُ﴾**. فإذا عرف العبد ذلك سعد وسر، لأنه يتعامل مع رب يرزق وينصر: **﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ﴾**، **﴿وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ﴾**، ويغفر: **﴿وَإِنِّي لَغَفَارٌ لِمَنْ تَابَ﴾**، ويتوب: **﴿إِنَّهُ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ﴾**، وينتقم لأوليائه من أعدائه: **﴿إِنَّا مُنْتَقِمُونَ﴾**، فسبحانه ما أكمله وأجله: **﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيَاً﴾**؟

للشيخ عبد الرحمن بن سعدي - رحمه الله - رسالة قيمة اسمها «الوسائل المفيدة في الحياة السعيدة»، ذكر فيها: «إن من أسباب السعادة أن ينظر العبد إلى نعم الله عليه، فسوف يرى أنه يفوق بها أممًا من الناس لا تُحصى، حينها يستشعر العبد فضل الله عليه».

أقول: حتى في الأمور الدينية مع تقصير العبد، يجد أنه أعلى من فئام من الناس في المحافظة على الصلاة جماعة، وقراءة القرآن والذكر ونحو ذلك، وهذه نعمة جليلة لا تُقدر بثمن: **﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً﴾**.

وقد ذكر الذهبي عن المحدث الكبير ابن عبد الباقي أنه: استعرض الناس بعد خروجهم من جامع «دار السلام» ببغداد، فما وجد أحداً منهم يُتمنى أنه مكانه وفي مصلاه.

ولهذه الكلمة جانب إيجابي و سلبي: ﴿ وَفَضَّلَنَا هُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا﴾.

كلُّ هَذَا الْخَلْقِ غَرِّ وَانِّي مِنْهُمْ فَاتَرَكْ تفاصيلَ الْجُمْلِ



### وقفة

عن أسماء بنت عميسٍ - رضي الله عنها . قالت: قال لي رسول الله ﷺ : «ألا أعلمكِ كلماتٍ تقولينهنَّ عند الكلب . أو في الكرب .؟: الله الله ربِّي لا أشركُ به شيئاً .».

وفي لفظ: «من أصابه همٌ أو غمٌ أو سقمٌ أو شدَّةٌ، فقال: الله ربِّي، لا شريك له . كُشف ذلك عنه .».

«هناك أمور مظلمة تورِد على القلب سحائب متراكماتٍ مظلمة، فإذا فرَّ إلى ربه، وسلَّمَ أمره إليه، وألقى نفسه بين يديه من غير شركةٍ أحد من الخلق، كشف عنه ذلك، فاما من قال ذلك بقلبٍ غافل لاهٍ، فهيهات .».

قال الشاعر:

وَمَا نَبَالِي إِذَا أَرْوَاهُنَا سَالِمٌ  
بِمَا فَقَدَنَا هُمْ مِنْ مَالٍ وَمِنْ نَشَبٍ  
إِذَا النُّفُوسُ وَقَاهَا اللَّهُ مِنْ عَطَبٍ  
فَمَا مَالُ مَكْتَسَبٍ وَالْعِزُّ مُرْتَجِعٌ

## من خاف حاسداً

١. المَعْوذات مع الأذكار والدعاء عموماً: ﴿وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ﴾.
٢. كتمان أمرك عن الحاسد: ﴿لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبْوَابٍ مُّتَفَرِّقةٍ﴾.
٣. الابتعاد عنه: ﴿وَإِنْ لَمْ تُؤْمِنُوا لِي فَاعْتَزُّوْنَ﴾.
٤. الإحسان إليه لِكُفٌّ أذاه: ﴿ادْفِعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾.

## حسن خلقك مع الناس

حُسْنُ الْخُلُقِ يُمْنُنُ بِسُعَادَةٍ، وَسُوءُ الْخُلُقِ شُؤْمٌ وَشَقَاءٌ.

«إن المرء ليبلغ بحسن خلقه درجة الصائم القائم». «ألا أُنَبِّئُكُمْ بِأَحْبَبِكُمْ وَأَقْرِبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟ أَحَاسِنُكُمْ أَخْلَاقًا». «إِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ». «فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لَتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِظًا غَلِظَ الْقَلْبُ لَا نَفْضُوا مِنْ حَوْلِكَ». «وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنًا».

وتقول أم المؤمنين عائشة بنت الصديق - رضى الله عنهمَا - في وصفها المعصوم عليه صلاة ربِّي وسلامه: «كان خلقه القرآن».

إن سعة الخلق وبساطة الخاطر: نعيم عاجل وسرور حاضر لمن أراد به الله خيراً، وإن سرعة الانفعال والحدة وثورة الغضب: نكبة مستمرة وعذاب مقيم.

## لَا تَحْزُنْ، وَسُوفَ أُخْبِرُكَ

ماذَا يَفْعُلُ مِنْ أُصْبِبَ بِالْأَرْقِ؟

الْأَرْقُ تَعْسُرُ النَّوْمَ، وَالْتَّمْلُمُ عَلَى الْفَرَاشِ

١. الأذكار الشرعية: ﴿أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ﴾.

٢. هَجْرُ النَّوْمِ بِالنَّهَارِ إِلَّا لِحَاجَةِ مَاسَّةٍ: ﴿وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا﴾

٣. القراءة والكتابة حتى النوم: ﴿وَقُلْ رَبُّ رِزْنِي عِلْمًا﴾

٤. إِتَابَةُ الْجَسْمِ بِالْعَمَلِ النَّافِعِ نَهَارًا: ﴿وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُورًا﴾

٥. التقليل من شرب المُنبَّهات كالقهوة والشاي.

شَكَوْنَا إِلَى أَحْبَابِنَا طَوْلَ لَيْلَنَا  
فَقَالُوا لَنَا مَا أَقْصَرَ اللَّيلَ عِنْدَنَا

وَذَاكَ بِأَنَّ النَّوْمَ يُغْشِي عِيُونَهُمْ  
يَقِينًا وَلَا يُغْشِي لَنَا النَّوْمُ أَعْيَنَا

مرارة الذنب تنافي حلاوة الطاعة، وبشاشة الإيمان، ومذاق السعادة.

يقول ابن تيمية: المعاصي تمنع القلب من الجولان في فضاء التوحيد:

﴿فُلِّ انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾.



## وَمِنْ نَتَائِجِ الْمُعْصِيَةِ الْوَخِيمَةِ

١. حِجَابٌ بَيْنَ الْعَبْدِ وَرَبِّهِ: ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمْ يَحْجُوْبُونَ﴾.
٢. يُوْحَشُ الْمُخْلُوقُ مِنَ الْخَالِقِ: إِذَا سَاءَ فَعْلُ الْمَرْءِ سَاعَةً ظَنُونَهُ.
٣. كَآبَةٌ دَائِمَةٌ: ﴿لَا يَزَالُ بُنْيَانُهُمُ الَّذِي بَنَوْا رِبِّهِ فِي قُلُوبِهِمْ﴾.
٤. خَوْفٌ فِي الْقَلْبِ وَاضْطِرَابٌ: ﴿سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ﴾.
٥. نَكَدٌ فِي الْمَعِيشَةِ: ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا﴾.
٦. قَسْوَةٌ فِي الْقَلْبِ وَظُلْمَةٌ: ﴿وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً﴾.
٧. سُوْدَادٌ فِي الْوِجْهِ وَعَبْوَسٌ: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرُتُمْ﴾.
٨. بَغْضٌ فِي قُلُوبِ الْخَلْقِ: «أَنْتُمْ شَهِداءُ اللَّهِ فِي أَرْضِهِ».
٩. ضَيْقٌ فِي الرِّزْقِ: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَةَ وَالْإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَبِّهِمْ لَا كَلُوا مِنْ فَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ﴾.
١٠. غَضَبُ الرَّحْمَنِ، وَنَقْصُ الإِيمَانِ، وَحُلُولُ الْمَصَائِبِ وَالْأَحْزَانِ: ﴿فَبَاءُوا بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ﴾. ﴿بَلْ رَأَنَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾. ﴿وَقَالُوا قُلُوبُنَا غُلْفٌ﴾.



## اطلب الرزق ولا تحرص

الدودة في الطين يرزقها رب العالمين: ﴿وَمَا مِنْ دَبَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَىٰ  
اللَّهِ رِزْقُهَا﴾.

الطيور في الوكور يطعمها الغفور الشكور: «كما يرزق الطير، تغدو  
خماماً وتروح بطاناً».

السمك في الماء يرزقه رب الأرض والسماء: ﴿يُطْعَمُ وَلَا يُطْعَمُ﴾.

وأنت أزكي من الدودة والطير والسمك، فلا تحزن على رزقك.

عَرَفْتُ أَنَّاساً مَا أَصَابَهُمُ الْفَقْرُ وَالْكَدْرُ وَضيقُ الصَّدْرِ، إِلَّا بِسَبِبِ بَعْدِهِمْ  
عَنِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، فَتَجِدُ أَحَدَهُمْ كَانَ غَنِيًّا، وَرِزْقُهُ وَاسِعٌ وَهُوَ فِي عَافِيَةٍ مِّنْ  
رَبِّهِ وَفِي خَيْرٍ مِّنْ مَوْلَاهُ، فَأَعْرَضَ عَنْ طَاعَةِ اللَّهِ، وَتَهَاوَنَ بِالصَّلَاةِ، وَاقْتَرَفَ  
كُبَائِرَ الذُّنُوبِ، فَسَلَبَهُ رَبُّهُ عَافِيَةَ بَدْنِهِ وَسَعَةَ رِزْقِهِ، وَابْتَلَاهُ بِالْفَقْرِ وَالْهَمِّ  
وَالْغَمِّ، فَأَصْبَحَ مِنْ نَكَدٍ إِلَى نَكَدٍ، وَمِنْ بَلَاءٍ إِلَى بَلَاءٍ: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي  
فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً﴾. ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُنْ مُغَيِّرًا نُعْمَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ  
حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾. ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِّنْ مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبْتُ أَيْدِيكُمْ  
وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ﴾. ﴿وَأَنَّ لَوْ اسْتَقَامُوا عَلَىٰ الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءً غَدَقًا﴾.

أَتَبَكِي عَلَىٰ لِيلِي وَأَنْتَ قَتْلُتَهَا هَنِيئًا مَرِيئًا أَيُّهَا الْقَاتِلُ الصَّبُّ

## ﴿اَهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾

### سُرُّ الْهَدَايَا

ولن يهتدي للسعادة ولن يجدها ولن ينعم بها، إلا من اتبع الصراط المستقيم الذي تركناه محمد ﷺ على طرفه، وطرفه الآخر في جنات النعيم: **﴿وَلَهُدِينَاهُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا﴾**.

فسعادة من لزم الصراط المستقيم أنه مطمئن لحسن العاقبة، واثق من طيب المصير، ساكن إلى موعد ربها، راضٍ بقضاء مولاه، مختبٍ في سلوكه هذا السبيل، يعلم أن له هادياً يهديه على هذا الصراط، وهو معصوم لا ينطق عن الهوى، ولا يتبع من غوى، قوله حجّة على الورى، محفوظ من نزغات الشيطان، وعثرات الأقران، وسقطات الإنسان: **﴿لَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ﴾**.

وهذا العبد يجد السعادة في سلوكه هذا الصراط، لأنّه يعلم أن له إلهًا، وأمامه أسوة، وببيده كتاباً، وفي قلبه نوراً، وفي خلده واعظاً، وهو ذاهب إلى نعيم، وعامل في طاعة، وساع إلى خير: **﴿ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي بِهِ مَنْ يَشَاءُ﴾**.

أين ما يُدعى ظلاماً يا رفيق الدرب أيننا **إِنَّ نُورَ اللَّهِ فِي قَلْبِي وَهَذَا مَا أَرَاهُ**

وهما صراطان: معنوي وحسني، فالمعنوي: صراط الهدایة والإيمان، والحسني: الصراط على متن جهنم، فصراط الإيمان على متن الدنيا الفانية

له كلاليب من الشهوات، والصراط الآخر على متن جهنم له كلاليب كشوك السعدان، فمن تجاوز هذا الصراط بإيمانه تجاوز ذاك الصراط على حسب إيقانه، وإذا اهتدى العبد إلى الصراط المستقيم زالت همومه وغمومه وأحزانه.



### عَشْرَ زَهْرَاتٍ يَقْطُفُهَا مَنْ أَرَادَ الْحَيَاةَ الْطَّيِّبَةَ

١. جلسة في السحر للاستغفار: ﴿وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ﴾.
٢. وخلوة للتفكير: ﴿وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾.
٣. ومجالسة الصالحين: ﴿وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبِّهِمْ﴾.
٤. والذكر: ﴿إِذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا﴾.
٥. وركعتان بخشوع: ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاسِعُونَ﴾.
٦. وتلاوة بتدبر: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ﴾.
٧. وصيام يوم شديد الحر: «يدع طعامه وشرابه وشهوته من أجلي».
٨. وصدقة في خفاء: «حتى لا تعلم شماليه ما تنفق يمينه».
٩. وكشف كربة عن مسلم: «من فرج عن مسلم كربة من كرب الدنيا فرج الله عنه كربة من كرب يوم القيمة».
١٠. وزهد في الفانية: ﴿وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى﴾.

تلك عشرة كاملة.

من شقاء ابن نوح قوله: ﴿سَأَوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءِ﴾ . ولو أُوْيَ  
إِلَى رَبِّ الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتِ لَكَانَ أَجْلٌ وَأَعَزٌّ وَأَمْنٌ.

وَمِنْ شَقَاءِ النَّمْرُودَ قَوْلُهُ: أَنَا أُحْيِي وَأُمِيتُ . فَتَقْمَصَ ثُوَّابًا لَيْسَ لَهُ،  
وَاغْتَسَبَ صَفَةً لَا تَحْلُّ لَهُ، فُبَهِتَ وَخَسَأَ وَخَابَ .  
﴿فَأَخَذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَالْأُولَى﴾ .

مُفْتَاحُ السُّعَادَةِ كَلْمَةٌ، وَمِيرَاثُ الْمَلَكَةِ عَبَارَةٌ، وَرَأْيَةُ الْفَلَاحِ جَمْلَةٌ، فَالْكَلْمَةُ  
وَالْعَبَارَةُ وَالْجَمْلَةُ هِيَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ . مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ .

سُعَادَةٌ مَنْ نَطَقَهَا فِي الْأَرْضِ: أَنْ يُقَالُ لَهُ فِي السَّمَاوَاتِ: صَدِقْتَ: ﴿وَالَّذِي  
جَاءَ بِالصَّدْقِ وَصَدَقَ بِهِ﴾ .

وَسُعَادَةٌ مَنْ عَمِلَ بِهَا: أَنْ يَنْجُو مِنَ الدَّمَارِ وَالشَّنَارِ وَالْعَارِ وَالنَّارِ:  
﴿وَيَنْجُي اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقَوْا بِمَفَارِتِهِمْ﴾ .

وَسُعَادَةٌ مِنْ دُعَا إِلَيْهَا: أَنْ يُعَانِ وَيُنْصَرُ وَيُشَكَّرُ: ﴿وَإِنَّ جُنْدَنَا لَهُمْ  
الْغَالِبُونَ﴾ .

وَسُعَادَةٌ مِنْ أَحَبَّهَا: أَنْ يُرْفَعَ وَيُكَرَّمَ وَيُعَزَّ: ﴿وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَرَسُولُهُ  
وَلِلْمُؤْمِنِينَ﴾ .

هَتَفَ بِهَا بِلَالُ الرَّقِيقَ فَأَصْبَحَ حَرًّا: ﴿يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ  
إِلَى النُّورِ﴾ .

وتلعم في نطقها أبو لهب الهاشمي، فمات عبداً ذليلاً حقيراً: ﴿وَمَنْ يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُكْرِمٍ﴾.

إنها الإِكْسِيرُ الذي يحولُ الركام البشري الفاني إلى قمم إيمانية ربانية طاهرة: ﴿وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا﴾.

لا تفرح بالدنيا إذا أعرضتَ عن الآخرة، فإن العذاب الواصب في طريقك، والغلُ والنkal ينتظرك: ﴿مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيَهُ \* هَلْكَ عَنِي سُلْطَانِي﴾. ﴿إِنَّ رَبَّكَ لِيَمْرِضَاد﴾.

ولا تفرح بالولد إذا أعرضتَ عن الواحد الصمد، فإن الإعراض عنه كلُّ الخذلان، وغاية الخسaran، ونهاية الهوان: ﴿وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذَّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ﴾.

ولا تفرح بالأموال إذا أساءتَ الأعمال، فإن إساءة العمل محقٌ للخاتمة، وتَبَابُ في المصير، ولعنة في الآخرة: ﴿وَلِعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَى﴾. ﴿وَمَا أَمْوَالُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ بِالَّتِي تُقْرِبُكُمْ عِنْدَنَا زُلْفَى إِلَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا﴾.

## هـ

### وقفة

«يا حي يا قيوم برحمتك أستغيث»: في رفع هذا الدعاء مناسبة بديعة، فإن صفة الحياة متضمنة لجميع صفات الكمال، مستلزمة لها، وصفة القيومية متضمنة لجميع صفات الأفعال، ولهذا كان اسم الله الأعظم الذي

إذا دُعِيَ به أجاب، وإذا سُئَلَ به أُعْطِيَ: هو اسم الحي القيوم. والحياة التامة تضادُ جميع الأقسام والألام، ولهذا لما كَمُلَتْ حياة أهل الجنة، لم يلتحقهم همٌ ولا غمٌ ولا حَزَنٌ ولا شيء من الآفات. ونقصان الحياة تضرُّ بالأفعال، وتنافي القيومية، فكمال القيومية لكمال الحياة، فالحي المطلق التامُ الحياة لا تفوته صفة الكمال أبْلَة، والقيوم لا يتعذرُ عليه فعل ممكِن أبْلَة، فالتوسل بصفة الحياة والقيومية له تأثير في إزالة ما يُضادُ الحياة ويضرُّ بالأفعال.

قال الشاعر:

لعمْرُكَ ما المكروه منْ حيَثُ تَتَقَنِي  
وتخشى ولا المحبوبُ منْ حيَثُ تَطْمَعُ  
وأكثرُ خوفِ النَّاسِ لِيَسَ بِكَائِنٍ  
فَمَا دَرْكُ الْهَمِّ الَّذِي لِيَسَ يَنْفَعُ

### هـ

## لا تحزنْ وتعاملْ مع الأمر الواقع

إذا هُونَتْ مَا قد عَزَّ هان، وإذا أَيْسَتْ مِنَ الشَّيْءِ سَلَتْ عَنْهُ نَفْسِكَ:

﴿سَيَؤْتِيَنَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ﴾.

قرأتُ أن رجلاً قفز من نافذة وكان بأصبعه اليسرى خاتم، فتشب الخاتم بمسمار في النافذة، ومع سقوط الرجل اقتلع المسمار أصبعه من أصلها، وبقى بأربع أصابع، يقول عن نفسه: لا أكاد أتذكّر أن لي أربع أصابع

في يد فحسب، أو أنتي فقدتُ أصبعاً من أصابعك إلا حينما أتذكرة تلك الواقعه، وإلا فعملي على ما يرام، ونفسى راضية بما حدث: «قدّر الله وما شاء فعل».

لَا تقلْ لِلنَّارَ أَحَّى إِنْ قَلْتَ أَحَّى فَرَحَ الْجَانِي وَسَحَّ الدَّمْعُ سَحَّا

وأعرف رجلاً بترت يده اليسرى من الكتف لمرض أصابه، فعاش طويلاً وتزوج، ورزق بنين، وهو يقود سيارته بطلاقه، ويؤدي عمله بارتياح، وكأن الله لم يخلق له إلا يداً واحدة: «ارض بما قسم الله لك، تكون أغنى الناس».

وَسَلَّ نَفْسَكَ تَسْلُو فِي مَنَازِلِهِ هَلِ الدَّمْوَعُ تَرُدُّ الْغَائِبَ الْغَالِيَ؟

ما أسرع ما نتكيّف مع واقعنا، وما أعجب ما نتأقلم مع وضعنا وحياتنا، قبل خمسين سنة كان قاع البيت بساطاً من حصير النخل، وقريبة ماء، وقدراً من فخار، وقصعة، وجفنة، وإبريقاً، وقامت حياتنا واستمرت معيشتنا، لأننا رضينا وسلّمنا وتحاكمنا إلى واقعنا.

وَالنَّفْسُ رَاغِبٌ إِذَا رَغِبَتْهَا إِذَا تُرْدُ إِلَى قَلِيلٍ تَقْنَعُ

وَقَعَتْ فَتَّةٌ بَيْنَ قَبِيلَتَيْنِ فِي الْكَوْفَةِ فِي الْمَسْجِدِ الْجَامِعِ، فَسَلَّوْ سَيُوفَهُمْ، وَامْتَشَقُوا رِمَاحَهُمْ، وَهَاجَتِ الدَّائِرَةُ، وَكَادَتِ الْجَمَاجِمُ أَنْ تَفَارِقَ الْأَجْسَادَ، وَانْسَلَّ أَحَدُ النَّاسِ مِنَ الْمَسْجِدِ لِيَبْحَثَ عَنِ الْمُصْلِحِ الْكَبِيرِ وَالرَّجُلِ الْحَلِيمِ، الْأَحْنَفُ بْنُ قَيْسٍ، فَوُجِدَهُ فِي بَيْتِهِ يَحْلِبُ غَنْمَهُ، عَلَيْهِ كَسَاءٌ لَا يُسَاوِي عَشْرَةِ دِرَاهِمَ، نَحِيلُ الْجَسْمِ، نَحِيفُ الْبَنِيهِ، أَحْنَفُ الرِّجْلَيْنِ، فَأَخْبَرُوهُ الْخَبْرَ فَمَا اهْتَرَزَ فِي جَسْمِهِ شَعْرَةٌ وَلَا اضْطَرَبَ، لَأَنَّهُ قَدْ اعْتَدَ الْكَوَافِرَ، وَعَاشَ

الحوادث، وقال لهم: خيراً إن شاء الله، ثم قدم لهم إفطاره وكأن لم يحدث شيء، فإذا إفطاره كسرة من الخبز اليابس، وزيت وملح، وكأس من الماء، فسمى وأكل، ثم حمد الله، وقال: بُرٌّ من بُرِّ العراق، وزيت من الشام، مع ماء دجلة، وملح مرو، إنها لنعم جليلة. ثم لبس ثوبه، وأخذ عصا، ثم دلف على الجموع، فلما رأه الناس اشرأبَتْ إليه أعناقهم، وطفحت إليه عيونهم، وأنصتوا لما يقول، فارتجل كلمة صلح، ثم طلب من الناس التفرق، فذهب كل واحد منهم لا يلوى على شيء، وهدأت الثائرة، وماتت الفتنة.

قدْ يَدْرُكُ الشَّرْفَ الْفَتَى وَرَدَاؤُ  
خَلِقُ وَجِيبُ قَمِيصِه مَرْقُوْعُ

• في القصة دروس، منها:

أن العظمة ليست بالأبهة والمظاهر، وأن قلة الشيء ليست دليلاً على الشقاء، وكذلك السعادة ليست بكثرة الأشياء والترفة: ﴿فَأَمَّا إِنْسَانٌ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ﴾ ١٥ وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلَاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ﴾.

وأن المواهب والصفات السامية هي قيمة الإنسان، لا ثوبه ولا نعله ولا قصره ولا داره، إنما وزنه في علمه وكرمه وحلمه وعقله: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاءُكُمْ﴾. وعلاقة هذا بموضوعنا أن السعادة ليست في الشراء الفاحش، ولا في القصر المنيف، ولا في الذهب والفضة، ولكن السعادة في القلب بإيمانه، برضاه، بآنسه، بإشراقه: ﴿فَلَا تُعْجِبْكَ أَمْوَالُهُمْ وَلَا أُولَادُهُمْ﴾، ﴿فُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلَيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمِعُونَ﴾.

عُودْ نَفْسِكَ عَلَى التَّسْلِيمِ بِالْقَضَاءِ وَالْقَدْرِ، مَاذَا تَفْعَلُ إِذَا لَمْ تَؤْمِنْ  
بِالْقَضَاءِ وَالْقَدْرِ، هَلْ تَتَخَذُ فِي الْأَرْضِ نَفْقَاً أَوْ سُلْمَاً فِي السَّمَاوَاتِ، لَنْ يَنْفَعَكَ  
ذَلِكُ، وَلَنْ يَنْقَذَكُ مِنَ الْقَضَاءِ وَالْقَدْرِ. إِذْنَ فَمَا الْحَلُّ؟

الْحَلُّ: رَضِينَا وَسَلَمْنَا: ﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ  
مُّشَيَّدَةٍ﴾.

مِنْ أَعْنَفِ الْأَيَّامِ فِي حَيَاتِي، وَمِنْ أَفْطَعِ الْأَوْقَاتِ فِي عُمْرِي: تِلْكَ السَّاعَةِ  
الَّتِي أَخْبَرَنِي فِيهَا الطَّبِيبُ الْمُخْتَصُ بِبَيْرِ يَدِ أَخِي مُحَمَّدَ. رَحْمَةُ اللَّهِ. مِنْ  
الْكَتْفِ، وَنَزَلَ الْخَبَرُ عَلَى سَمْعِي كَالْقَدْنِيَّةِ، وَغَالَبَتِ نَفْسِي، وَثَابَتَ رُوحِي إِلَى  
قَوْلِ الْمَوْلَى: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدَ فَلَبِهِ﴾،  
وَقَوْلُهُ: ﴿وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ﴾ ١٥٥ ﴿الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا  
إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾.

كَانَتْ هَذِهِ الْآيَاتُ بَرْدًا وَسَلَامًا وَرُوحًا وَرِيحَانًا.

لَا رَاعَكَ اللَّهُ فِي دُنْيَا نَهَايَتُهَا  
فَرْقِي تَحْلِي وَسْكُنِي أَضِيقُ الْحُفْرَ  
وَأَحْسَنَ اللَّهُ أَجْرًا كُنْتَ تَطْلُبُهُ  
فَقَدْ أَتَاكَ عَلَى صِغَرِ مِنَ الْعُمُرِ

وَلَيْسَ لَنَا مِنْ حِيلَةٍ فَنْحَتَالُ، إِنَّمَا الْحِيلَةُ فِي الْإِيمَانِ وَالْتَّسْلِيمِ فَحَسْبٌ،  
﴿أَمْ أَبْرَمُوا أَمْرًا فَإِنَّا مُبْرِمُونَ﴾، ﴿وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ﴾، ﴿وَإِذَا قَضَى أَمْرًا  
فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾.

إِنَّ الْخَنْسَاءَ النَّخْعِيَّةَ تُخْبِرُ فِي لَحْظَةٍ وَاحِدَةٍ بِقَتْلِ أَرْبَعَةِ أَبْنَاءٍ لَهَا فِي  
سَبِيلِ اللَّهِ بِالْقَادِسِيَّةِ، فَمَا كَانَ مِنْهَا إِلَّا أَنْ حَمَدَتِ رَبِّهَا، وَشَكَرَتِ مَوْلَاهَا عَلَى

حسن الصنيع، ولطف الاختيار، وحلول القضاء، لأن هناك معيناً من الإيمان، ورافداً من اليقين لا ينقطع، فمثلاً تشكر وتؤجر وتسعد في الدنيا والآخرة، وإذا لم تفعل هذا فما هو البديل إذن؟! التسخط والتضجر والاعتراض والرفض، ثم خسارة الدنيا والآخرة! «فمن رضي فله الرضا، ومن سخط فله السخط».

إن بِسْمِ الْمَصَابِ وَعَلَاجِ الْأَزْمَاتِ، قَوْلُنَا: إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ.  
وَالْمَعْنَى: كُلُّنَا لِلَّهِ، فَنَحْنُ خَلْقُهُ وَفِي مَلْكُهُ، وَنَحْنُ نَعُودُ إِلَيْهِ، فَالْمُبْدَأُ مِنْهُ،  
وَالْمَعَادُ إِلَيْهِ، وَالْأَمْرُ بِيَدِهِ، فَلَيْسَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ.

نَفْسِي الَّتِي تَمْلِكُ الْأَشْيَاءِ ذَاهِبَةً فَكِيفَ أَبْكِي عَلَى شَيْءٍ إِذَا ذَهَبَاهُ  
﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهُهُ﴾، ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ﴾، ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ  
مَيِّتُونَ﴾.

لَوْ فَوْجَئْتَ بِخَبْرٍ صَاعِقٍ بِاحْتِرَاقِ بَيْتِكَ، أَوْ مَوْتِ ابْنِكَ، أَوْ ذَهَابِ مَالِكِكَ،  
فَمَاذَا عَسَاكَ أَنْ تَفْعَلَ؟ مِنَ الْآنِ وَطَنْ نَفْسِكَ، لَا يَنْفَعُ الْهَرْبُ، لَا يَجْدِي الْفَرَارُ  
وَالْتَّمْلُصُ مِنَ الْقَضَاءِ وَالْقَدْرِ، سَلَّمَ بِالْأَمْرِ، وَارْضَ بِالْقَدْرِ، وَاعْتَرَفَ بِالْوَاقِعِ،  
وَأَكْتَسَبَ الْأَجْرَ، لَأَنَّهُ لَيْسَ أَمَامَكَ إِلَّا هَذَا. نَعَمْ هُنَاكَ خَيْرٌ آخَرُ، وَلَكِنَّهُ رَدِيءٌ  
أَحَدُّرُكَ مِنْهُ، إِنَّهُ: التَّبَرُّ بِمَا حَصَلَ وَالتَّضْجُرُ مِمَّا صَارَ، وَالثُّوَرَةُ وَالْفَضْبُ  
وَالْهَيْجَانُ، وَلَكِنْ تَحْصُلُ عَلَى مَاذَا مِنْ هَذَا كُلَّهُ؟! إِنَّكَ سُوفَ تَتَالَ غَضَبُ الرَّبِّ  
جَلَّ فِي عَلِيَّاهُ، وَمَقْتُ النَّاسُ، وَذَهَابُ الْأَجْرِ، وَفَادَحُ الْوَزْرُ، ثُمَّ لَا يَعُودُ عَلَيْكَ  
الْمَصَابُ، وَلَا تَرْتَفِعُ عَنْكَ الْمُصِبَّةُ، وَلَا يَنْصَرِفُ عَنْكَ الْأَمْرُ الْمَحْتُومُ: ﴿فَلَيْمَدُّ  
بِسَبَبِ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ لِيَقْطَعُ فَلَيَنْظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ﴾

## لَا تَحْزُنْ فَإِنَّ مَا تَحْزُنْ لِأَجْلِهِ سَيَنْتَهِي

فَإِنَّ الْمَوْتَ مَقْدِمٌ عَلَىِ الْكُلِّ: الظَّالِمُ وَالْمُظْلَمُ، وَالْقَوِيُّ وَالْمُضْعِفُ، وَالْفَنِيُّ وَالْفَقِيرُ، فَلَسْتَ بِدِعَّاً مِّنَ النَّاسِ أَنْ تَمُوتَ، فَقَبْلَكَ مَاتَتْ أُمُّهُ وَبَعْدَكَ تَمُوتُ أُمُّهُ.

ذَكَرَ أَبْنَ بَطْوَطَةَ أَنَّ فِي الشَّمَالِ مَقْبَرَةً دُفِنَ فِيهَا أَلْفُ مَلِكٍ عَلَيْهَا لَوْحَةٌ

مَكْتُوبٌ فِيهَا:

وَسَلَاطِينُهُمْ سَلَطَنُ الطَّيْنِ عَنْهُمْ وَرَؤُوسُ الْعَظَامِ صَارَتْ عَظَاماً

إِنَّ الْأَمْرَ الْمَذْهَلَ فِي هَذَا: غَفَلَةُ الْإِنْسَانِ عَنِ هَذَا الْفَنَاءِ الْمَدَاهِمِ لِهِ  
صَبَاحٌ مَسَاءً، وَظَنَّهُ أَنَّهُ خَالِدٌ مَخْلُدٌ مِنْ نَعْمَ، وَتَفَاقَلَهُ عَنِ الْمَصِيرِ الْمَحْتُومِ،  
وَتَرَاهِيهِ عَنِ النَّهَايَةِ الْحَقَّةِ لِكُلِّ حِيٍّ: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ  
السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ﴾، ﴿أَقْرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفَلَةٍ مُّعَرَّضُونَ﴾.

لَا أَهْلَكَ اللَّهُ أَمَمَ، وَأَبَادَ الشَّعُوبَ، وَدَمَرَ الْقُرَى الظَّالِمَةَ وَأَهْلَهَا، قَالَ -  
عَزَّ مِنْ قَائِلٍ: - ﴿هَلْ تُحِسِّنُ مِنْهُمْ مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزَأً﴾<sup>١٦</sup> اَنْتَهَى كُلُّ  
شَيْءٍ عَنْهُمْ إِلَّا الْخَبَرُ وَالْحَدِيثُ.

هَلْ عَنْكُمْ خَبْرٌ مِّنْ أَهْلِ أَنْدَلُسِيٍّ فَقَدْ مَضَى بِهِ حَدِيثُ الْقَوْمِ رِكْبَانُ

## وقفة

دعاة الكرب: مشتملٌ على توحيد الإلهية والربوبية، ووصف الرب سبحانه بالعظمة والحلِّم، وهاتان الصفتان مستلزمتان لكمال القدرة والرحمة، والإحسان والتجاوز، ووصفه بكمال ربوبيته لعالم العلوِّ والسفليِّ، والعرش الذي هو سقف المخلوقات وأعظمها.

والربوبية التامة تستلزم توحيدِه، وأنه الذي لا تبغي العبادة والحب والخوف والرجاء والإجلال والطاعة إلا له. وعظمته المطلقة تستلزم إثبات كلِّ كمالٍ له، وسلبَ كلِّ نقص وتمثيل عنه؛ وحِلْمُه يستلزم كمال رحمته وإحسانه إلى خلقه.

فعلمَ القلب ومعرفته بذلك تُوجب محبته وإجلاله وتَوْحِيدِه، فيحصل له من الابتهاج واللذة والسرور ما يدفع عنه ألمَ الْكَرْب والهُمَّ والغمُّ، وأنْتَ تجد المريض إذا ورد عليه ما يُسرُّه ويُفرِّحه، ويُقْوِي نفسه، كيف تقوى الطبيعة على دفع المرض الحسيِّ، فحصول هذا الشفاء للقلب أولى وأحرى.



## لَا تَكْتَبْ، فَإِنَّ الْاِكْتَابَ طَرِيقَ الشَّقَاءِ

ذكرت جريدة «المسلمون» عدد ٢٤٠ في شهر صفر سنة ١٤١٠هـ، أن هناك ٢٠٠ مليون مكتَب على وجه الأرض!

الاكتَاب يجتاح العالم!! لا يفرق بين دولة غربية وأخرى شرقية! أو غني وفقير. إنه مرض يصيب الجميع... ونهايته في الغالب... الانتحار!!

الانتحار لا يعترف بالأسماء والمناصب والدول، لكنه يخاف من المؤمنين، بعض الأرقام تؤكد أن ضحاياه وصلوا إلى ٢٠٠ مليون مريض في كل أنحاء العالم... إلا أن آخر الإحصاءات تؤكد أن واحداً على الأقل بين كل عشرة أفراد على وجه الأرض مصاب بهذا المرض الخطير!!

وقد وصلت خطورة هذا المرض أنه لا يصيب الكبار فقط، بل يصل إلى حد مداهمة الجنين في بطن أمه!!.

#### • الاكتئاب بوابة الانتحار:

﴿وَلَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ﴾، ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ﴾.

تذكر الأخبار التي تناقلتها وكالات الأنباء أن مرض الاكتئاب قد تمكّن من الرئيس السابق للولايات المتحدة الأمريكية (رونالد ريجان). وتعود إصابة الرئيس الأمريكي بهذا المرض لتجاوزه سنّ السبعين في الوقت الذي لا يزال يتعرّض فيه لضغط عصبية كبيرة.. بالإضافة للعمليات الجراحية التي أُجريت له على فترات متلاحقة، ﴿وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّشَيَّدَةٍ﴾.

وهناك الكثير من المشاهير وخاصة من يعملون بالفن، يداهمهم هذا المرض، وقد كان الاكتئاب سبباً رئيساً. إن لم يكن الوحيد. في موت الشاعر صلاح جاهين، وكذلك يُقال: إن نابليون بونابرت مات مكتئباً في منفاه، ﴿وَتَرْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ﴾.

وما زلنا نذكر أيضاً الخبر الذي طيّرته وكالات الأنباء، احتلَّ صدر الصفحات الأولى فيأغلب صحف العالم، عن الجريمة المروعة التي

ارتكبتها أمْ ألمانية بقتل ثلاثة من أطفالها، واتضح أن السبب هو مرضها بالاكتئاب، ولحبّها الشديد لأطفالها خافت أن تورثهم العذاب والضيق الذي تشعر به، فقررت «إراحتهم»!! من هذا العذاب بقتلهم الثلاثة.. ثم قتلت نفسها!!

وأرقام «منظمة الصحة العالمية» تشير إلى خطورة الأمر.. ففي عام ١٩٧٣ كان عدد المصابين بالاكتئاب في العالم ٣٪ ، وارتفعت هذه النسبة لتصل إلى ٥٪ في عام ١٩٧٨م، كما أشارت بعض الدراسات إلى وجود فرد أمريكي مصاب بالاكتئاب من كل أربعة!! في حين أعلن رئيس مؤتمر الاضطراب النفسي الذي عُقد في شيكاغو عام ١٩٨١م أن هناك ١٠٠ مليون شخص في العالم يعانون من الاكتئاب، أغلبهم من دول العالم المتقدم، وقالت أرقام أخرى أنهم مائتا مليون مكتئب!! ﴿أَوَلَا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامٍ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَيْنِ﴾.

قال أحد الحكماء: اصنع من الليmons شراباً حلواً. وقال أحدهم: ليس الذكي الفطّن الذي يستطيع أن يزيد أرباحه، لكنَّ الذكي الذي يحول خسائره إلى أرباح ﴿أَوْلَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُهَدِّدُونَ﴾.

وفي المثل: لا تتطبع الحائط!!

والمعنى: لا تعاند مَنْ لا تستفيد من عناده فائدة تعود عليك بخير.  
 إذا لم تستطع شيئاً فدعه وجمازوْه إلى ما تستطيع  
 وقالوا: ولا تطعن الدقيق، ﴿فَأَثَابُكُمْ غَمَّاً بِغَمٍ لَكِيَّاً تَحْزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ﴾.

والمعنى: أن الأمور التي فُرغ منها وانتهت لا ينبغي أن تُعاد وُتكرر؛ لأن في ذلك قلقاً واضطراباً وتضييعاً للوقت.

وقالوا أيضاً - وهو مثل إنجليزي - : لا تنشر النشارة.

والمعنى: أي نشارة الخشب، لا تأتي وتنشرها مرة ثانية، فقد فرغ منها.

يقولون ذلك من يشتغل بالتوافه، واجترار الهموم، وإعادة الماضي،  
 ﴿الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْرَانِهِمْ وَقَدْ عُذْنَا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتْلُوا قُلْ فَادْرُءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُتُمْ صَادِقِينَ﴾.

لا تُعدْ قصَّةُ الْفَرَاقِ كثِيرًا      وَتَسْلَلُ عَنْهَا تَجْدُ فُؤَادَكَ سَالِي  
 هناك مجالات للفارغين من الأعمال يمكن سُدُّها، كالتزود بالصالحات،  
 ونفع الناس، وعيادة المرضى، وزيارة المقابر، والعنابة بالمساجد، والمشاركة  
 في الجمعيات الخيرية، ومجالس الأحباب، وترتيب المنزل والمكتبة، والرياضة  
 النافعة، وإيصال النفع للفقراء والعجزة والأرامل، ﴿إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَى رَبِّكَ  
 كَدْحًا فَمُلَاقِيهِ﴾.

ولم أَرَ كَالْمَعْرُوفِ أَمَّا مَذَاكُهُ      فَحَلَوْ وَأَمَّا وَجْهُهُ فَجَمِيلٌ  
 اقرأ التاريخ لتجد المنكوبين والمسلوبين والمصابين.

وبعد فصول من هذا البحث سوف أطلعك على لوحة من الحزن  
 للمنكوبين بعنوان: تَعَزَّ بِالْمُنْكُوبِينَ.

اقرأ التاريخ إذ فيه العبر      ضَلَّ قَوْمٌ لَيْسَ يَدْرُونَ الْخَبَرَ  
 ﴿وَكُلَّا نَقْصًا عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُثِبُّ بِهِ فُؤَادَكَ﴾، ﴿لَقَدْ كَانَ فِي  
 قَصَصِهِمْ عِبْرَةً﴾، ﴿فَاقْصُصْ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾.

قال عمر: أصبحتُ وما لي مطلب إلا التمتع بمواطن القضاء.

لترمي بيَ المَنَىَا حِيثُ شَاءْتُ فَإِنِّي فِي الشَّجَاعَةِ قَدْ رَبِّيْتُ

وَمَعْنَى ذَلِكَ: أَنَّهُ مُرْتَاحٌ لِقَضَاءِ اللَّهِ وَقَدْرَهُ، سَوَاءَ كَانَ فِيمَا يُحِلُّ لَهُ أَوْ فِيمَا كَانَ مَرِّاً.

وَقَالَ بَعْضُهُمْ: مَا أَبَالِي عَلَى أَيِّ الرَّاحِلَتَيْنِ رَكِبْتُ، إِنْ كَانَ الْفَقْرُ لَهُوَ الصَّبَرُ، وَإِنْ كَانَ الْفَنِيُّ لَهُوَ الشَّكْرُ.

وَمَاتَ لَأَبِي ذَوِيْبِ الْهَذَلِيِّ ثَمَانِيَّةُ مِنَ الْأَبْنَاءِ بِالْطَّاعُونِ فِي عَامِ وَاحِدٍ، فَمَاذَا عَسَى أَنْ يَقُولَ؟ إِنَّهُ آمَنَ وَسَلَّمَ وَأَذْعَنَ لِقَضَاءِ رَبِّهِ، وَقَالَ:

وَتَجَلُّدِي لِلشَّامَتِينَ أَرِيْهُمْ أَنِّي لِرِبِّ الدَّهْرِ لَا أَتَضَعُضُ  
وَإِذَا الْمُنْيَةُ أَنْشَبَتْ أَظْفَارَهَا أَلْفَيْتَ كُلَّ تَمِيمَةٍ لَا تَنْفَعُ  
﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيْبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ﴾.

وَفَقَدَ ابْنُ عَبَّاسَ بَصَرَّهُ، فَقَالَ - مَعْزِيْأً نَفْسَهُ - :

إِنْ يَأْخُذَ اللَّهُ مِنْ عَيْنِيْ نُورَهُمَا فِي فَوَادِي وَقَلْبِي مِنْهُمَا نُورٌ  
قَلْبِي ذَكِيٌّ وَعَقْلِي غَيْرُ ذِي عِوْجٍ وَفِي فَمِي صَارِمٌ كَالسَّيْفِ مَشْهُورٌ  
وَهُوَ التَّسْلِيُّ بِمَا عَنْهُ مِنَ النَّعْمَ الْكَثِيرَةِ إِذَا فَقَدَ الْقَلِيلَ مِنْهَا.

وبُتُرَتْ رِجْلُ عِرْوَةَ بْنِ الْزَّبِيرِ، وَمَاتَ ابْنُهُ فِي يَوْمٍ وَاحِدٍ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ، إِنْ كُنْتَ أَخْذَتَ فَقْدَ أُعْطَيْتَ، وَإِنْ كُنْتَ أَبْتَلَيْتَ فَقْدَ عَافَيْتَ، مِنْ حَتَّىِي أَرْبَعَةِ أَعْضَاءِ، وَأَخْذَتَ عَضْوَاهُ وَاحِدَانِ، وَمِنْ حَتَّىِي أَرْبَعَةِ أَبْنَاءِ، وَأَخْذَتَ ابْنَاهُ وَاحِدَانِا. ﴿وَجَزَّاهُمْ بِمَا صَبَرُوا جَنَّةً وَحَرَيرًا﴾، ﴿سَلَامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ﴾.

وُقُتِلَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الصَّمَّةَ أَخُو دَرِيدَ، فَعَزَّزَ دَرِيدَ نَفْسَهُ بَعْدَ أَنْ ذَكَرَ أَنَّهُ دَافَعَ عَنْ أَخِيهِ قَدْرَ الْمُسْتَطَاعِ، وَلَكِنْ لَا حِيلَةَ فِي الْقَضَاءِ، مَاتَ أَخُوهُ عَبْدُ اللَّهِ فَقَالَ دَرِيدَ:

وَطَاعَنْتُ عَنْهُ الْخَيْلَ حَتَّىٰ تَبَدَّلَتْ  
وَحْتَىٰ عَلَانِي حَالِكُ اللَّوْنِ أَسْوَدَ  
طَعَانُ امْرَأٍ أَسَى أَخَاهُ بِنَفْسِهِ  
وَيَعْلَمُ أَنَّ الْمَرْءَ غَيْرَ مُخْلَدٍ  
وَخَفَّتْ وَجْدِي أَنْنِي لَمْ أَقْلِ لَهُ  
كَذَبَتْ وَلَمْ أَبْخُلْ بِمَا مَلَكْتُ يَدِي

وَيَرَوْيُ عَنِ الشَّافِعِيِّ - وَاعْظَأُ وَمَعْزِيًّا لِلْمُصَابِيْنِ - :

دُعَ الْأَيَامَ تَفْعَلُ مَا تَشَاءُ  
وَطَبَّ نَفْسًا إِذَا حَكِمَ الْقَضَاءُ  
إِذَا نَزَلَ الْقَضَاءُ بِأَرْضِ قَوْمٍ  
فَلَا أَرْضٌ تَقِيِّهِ وَلَا سَمَاءٌ  
وَقَالَ أَبُو الْعَتَاهِيَّةَ:

كَمْ مَرَّةٌ حَفَتْ بِكَ الْمَكَارِهِ  
خَارَ لَكَ اللَّهُ وَأَنْتَ كَارِهٌ  
كَمْ مَرَّةٌ خَفَنَا مِنَ الْمَوْتِ فَمَا مَتَنَا!

كَمْ مَرَّةٌ ظَنَنَا أَنَّهَا الْقَاضِيَّةُ وَأَنَّهَا النَّهَايَةُ، فَإِذَا هِيَ الْعُودَةُ الْجَدِيدَةُ  
وَالْقُوَّةُ وَالْإِسْتِمَارَ!

كم مرة ضاقت بنا السبل، وقطعت بنا الحبال، وأظلمت في وجوهنا الآفاق، وإذا هو الفتح والنصر والخير والبشرة؟! ﴿فَلِلَّهِ يُنْجِيْكُمْ مِنْهَا وَمَنْ كُلُّ كَرْبٍ﴾.

كم مرة أظلمت أمامنا دنيانا، وضاقت علينا أنفسنا والأرض بما رحبت، فإذا هو الخير العميم واليسير والتأييد؟! ﴿وَإِنْ يَمْسِكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ﴾.

من علم أن الله غالبٌ على أمره، كيف يخاف أمر غيره؟! من علم أن كل شيء دون الله، فكيف يخوونك بالذين من دونه؟! من خاف الله كيف يخاف من غيره، وهو يقول: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ﴾.

معه سبحانه العزة، والعزة لله ولرسوله وللمؤمنين.

معه الغلبة، ﴿وَإِنْ جَنَدْنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ﴾، ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُولُونَ﴾.

ذكر ابن كثير في تفسيره أثراً قدسياً: «وعزتي وجلالي ما اعتصم بي عبد، فكادت له السماوات والأرض، إلا جعلت له من بينها فرجاً ومخراجاً. وعزتي وجلالي ما اعتصم عبدي بغيري إلا أسخت الأرض من تحت قدميه».

قال الإمام ابن تيمية: بـ «لَا حُوْلَّ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ» تُحْمَلُ الأثقال، وَتُكَابَدُ الأهواز، وَيُنَالُ شريف الأحوال.

فالزمها أليها العبد! فإنها كنز من كنوز الجنة. وهي من بنود السعادة، ومن مسارات الراحة، وانشراح الصدر.

## الاستغفار يفتح الأقفال

يقول ابن تيمية: إن المسألة لتغلق علىَّ، فاستغفر لله ألف مرة أو أكثر أو أقلَّ، فيفتحها الله علىَّ.

﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا﴾.

إن من أسباب راحةibal، استغفار ذي الجلال.

ربَّ ضارة نافعة، وكل قضاء خير حتى المعصية بشرطها.

فقد ورد في المسند: «لا يقضى الله للعبد قضاء إلا كان خيراً له». قيل لابن تيمية: حتى المعصية؟ قال: نعم، إذا كان معها التوبة والتدم، والاستغفار والانكسار. ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفِرُوكَ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْجَدُوا اللَّهَ تَوَابًا رَّحِيمًا﴾.

قال أبو تمام في أيام السعد و أيام النحس:

|                                       |                                               |
|---------------------------------------|-----------------------------------------------|
| فَكَانَهَا مِنْ قِصْرِ رَهَا أَيَّامُ | مَرَّتْ سَنُونُ بِالْمَعْدُودِ وَبِالْهَنَا   |
| فَكَانَهَا مِنْ طُولِهَا أَعْوَامُ    | ثُمَّ انْثَتْ أَيَّامُ هَجَرٍ بَعْدَهَا       |
| فَكَانَهَا وَكَانَهَا مِنْ أَحْلَامُ  | ثُمَّ انْقَضَتْ تِلْكَ السَّنُونُ وَأَهْلُهَا |

﴿وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ﴾، ﴿كَانُوكُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يُلْبِسُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَّةً﴾.

عجبت لعظماء عرفهم التاريخ، كانوا يستقبلون المصائب كأنها قطرات الفيَّث، أو هفيف النسيم، وعلى رأس الجميع سيد الخلق محمد ﷺ، وهو

في الغار، يقول لصاحبه: ﴿لَا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾. وفي طريق الهجرة، وهو مطارد مشرد يبشر سراقة بأنه يُسْوَر سواري كسرى!

بُشِّرَى مِنِ الْغَيْبِ أَلْقَتْ فِي فَمِ الْغَارِ  
وَحْيًا وَأَفْضَتْ إِلَى الدُّنْيَا بِأَسْرَارِ

وَفِي بَدْرٍ يَشَبُّ فِي الدَّرْعِ ﴿سَيْهَمُ الْجَمْعُ وَيُوَلُونَ الدُّبْرَ﴾.

أَنْتَ الشَّجَاعُ إِذَا لَقِيَتْ كَتِيْبَةَ  
أَدْبَتَ فِي هَوْلِ الرَّدَى أَبْطَالَهَا

وَفِي أَحَدٍ - بَعْدَ الْقَتْلِ وَالْجَرَاحِ - يَقُولُ لِلصَّاحِبَةِ: «صُفُّوْا خَلْفِي، لَأُشْنِي  
عَلَى رَبِّي». إِنَّهَا هَمَّ نَبُوَيَّهُ تَطْحَنُ الثَّرِيَّا، وَعَزْمُ نَبُوَيِّ يَهْزُ الْجَبَالَ.

قَيْسُ بْنُ عَاصِمَ الْمَنْقَرِيِّ مِنْ حَلَّمَاءِ الْعَرَبِ، كَانَ مُحْتَبِيَاً يَكْلُمُ قَوْمَهُ بِقَصَّةِ،  
فَأَتَاهُ رَجُلٌ فَقَالَ: قُتِلَ أَبْنُكَ الْآنَ، قُتِلَهُ أَبْنُ فَلَانَةَ. فَمَا حَلَّ حَبُوتَهُ، وَلَا أَنْهِيَ  
قَصْتَهُ، حَتَّى انتَهِيَ مِنْ كَلَامِهِ، ثُمَّ قَالَ: غَسَّلُوْا أَبْنِي وَكَفَنُوهُ، ثُمَّ آذِنُوْنِي  
بِالصَّلَاةِ عَلَيْهِ! ﴿وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ﴾.

وَعَكْرَمَةُ بْنُ أَبِي جَهَلٍ يُعْطِي المَاءَ فِي سَكَرَاتِ الْمَوْتِ، فَيَقُولُ: أَعْطُوهُ  
فَلَانَاً. لَحَارِثُ بْنُ هَشَامَ، فَيَتَوَلَّهُ وَاحِدًا بَعْدَ وَاحِدًا، حَتَّى يَمُوتَ الْجَمِيعَ.

إِذَا قُتِلُوا ضَجَّتْ لِمَجْدِ دَمَاؤُهُمْ  
وَكَانَ قَدِيمًا مِنْ مَنِيَّاهُمُ الْقَتْلُ

قال الشاعر:

وَإِنَّمَا رَجُلُ الدُّنْيَا وَوَاحِدُهَا  
مَنْ لَا يُعَوِّلُ فِي الدِّينِ إِلَى رَجُلٍ



## الناس عليك لا لك

إن العاقل الحصيف يجعل الناس عليه لا له، فلا يبني موقفاً، أو يتخذ قراراً يعتمد فيه على الناس، إن الناس لهم حدود في التضامن مع الغير، ولهم مدى يصلون إليه في البذل والتضحية لا يتجاوزونه.

انظر إلى الحسين بن علي - رضي الله عنه وأرضاه - وهو ابن بنت الرسول ﷺ، يُقتل فلا تنبس الأمة ببنت شفة، بل الذين قتلوه يكبّرون ويهلّلون على هذا الانتصار الضخم بذبحه !!، رضي الله عنه. يقول الشاعر:

جاووا برأسك يا ابن بنت محمد مُتَزَمِّلاً بدمائهِ تزميلاً  
ويُكبّرون بآن قُتلت وإنما قتالاً وبك التكبير والتهليل  
ويُساق أحمد بن حنبل إلى الحبس، ويُجلد جلداً رهيباً، ويشرف على الموت، فلا يتحرّك معه أحد.

ويؤخذ ابن تيمية مأسوراً، ويركب البغل إلى مصر، فلا تموّج تلك الجموع الهادرة التي حضرت جنازته، لأن لهم حدوداً يصلون إليها فحسب، ﴿وَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ ضَرًّا وَلَا نَفْعاً وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا نُشُورًا﴾. ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾، ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ﴾، ﴿إِنَّهُمْ لَنْ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئاً﴾.

فالزم يديك بحبل الله معتصماً فإنّه الركن إن خانتك أركان

## رفقاً بالمال

### «ما عال من اقتضى»

قال أحدهم:

اجمَعْ نَقْوَدَكَ إِنَّ الْعِزَّةَ فِي الْمَالِ  
واسْتَغْنُ مَا شَتَّتَ عَنْ عَمَّ وَعَنْ خَالِ  
إن الفلسفة التي تدعو إلى تبذير المال وتبذيله وإنفاقه في غير وجهه،  
أو عدم جمعه أصلاً ليست بصحيبة، وإنما هي منقوله من عباد الهنود،  
ومن جهله المتصوفة.

إن الإسلام يدعوا إلى الكسب الشريف، وإلى جمع المال الشريف،  
وإنفاقه في الوجه الشريف، ليكون العبد عزيزاً بماله، وقد قال عليه السلام: «نعم  
المال الصالح في يد الرجل الصالح». وهو حديث حسن.

وإن مما يجلب الهموم والغموم كثرة الديون، أو الفقر المضني المهلك:  
«فهل تنتظرون إلَّا غُنِيَّ مطغِيَاً أو فقراً منسِيَاً». ولذا استعاذه عليه السلام فقال:  
«اللهم إني أعوذ بك من الكفر والفقير». و «كاد القرآن يكون كفراً».

وهذا لا يتعارض مع الحديث الذي يرويه ابن ماجه: «ازهد في الدنيا  
يحبك الله، وازهد فيما عند الناس يحبك الناس». على أن فيه ضعفاً.

لكن المعنى: أن يكون لك الكفاف، وما يكفيك عن استجداه الناس  
وطلب ما عندهم من المال، بل تكون شريفاً نزيهاً، عندك ما يكفي وجهك  
عنه، «وَمَنْ يَسْتَغْنُ يُغْنِه اللَّهُ».

وما مددت يدي إلا لخالقها

وفي الصحيح: «إِنك إِن تذَر ورثتك أَغْنِيَاءَ، خَيْرٌ مِنْ أَن تذَرْهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ».

أَسْدُ بِهِ مَا قَدْ أَضَاعُوا وَفَرَطُوا  
حقوقَ أَنَّاسٍ مَا اسْتَطَاعُوا لَهَا سَدَا

يَقُولُ أَحَدُهُمْ فِي عِزَّةِ النَّفْسِ:

أَحْسَنُ الْأَقْوَالِ قَوْلِي لِكَ خَذْ  
أَقْبَحُ الْأَقْوَالِ كَلَا وَلَعْلَ

وفي الصحيح: «الْيَدُ الْعُلِيَا خَيْرٌ مِنْ الْيَدِ السُّفْلِيِّ». الْيَدُ الْعُلِيَا الْمُعْطِيَةُ،  
وَالْيَدُ السُّفْلِيَّ الْأَخْذَةُ أَوِ السَّائِلَةُ، ﴿يَحْسِبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعْفُفِ﴾.

وَالْمَعْنَى: لَا تَتَمَلَّقُ الْبَشَرُ فَتَطْلُبُ مِنْهُمْ رِزْقًا أَوْ مَكْسِبًا، فَإِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ  
ضَمِّنَ الرِّزْقَ وَالْأَجْلَ وَالْخَلْقَ لِأَنَّ عِزَّةَ الإِيمَانَ قُعْسَاءَ، وَأَهْلَهُ شَرْفَاءَ، وَالْعِزَّةُ  
لَهُمْ، وَرَوْسَهُمْ دَائِمًا مَرْتَفِعَةُ، وَأَنْوَفُهُمْ دَائِمًا شَامِخَةُ: ﴿أَيَّتَغُونَ عِنْهُمُ الْعِزَّةُ  
فِيَانَ الْعِزَّةِ لِلَّهِ جَمِيعًا﴾. قَالَ ابْنُ الْوَرْدِيِّ:

أَنَا لَا أَرْغَبُ تَقْبِيلَ يَدِ  
قطْعُهَا أَحْسَنُ مِنْ تَلْكَ الْقُبْلَ  
إِنْ جَرَتْنِي عَنْ صَنْيِعٍ كُنْتُ فِي  
رَقْهَا أَوْ لَا فِي كَفِينِي الْخَجَلُ



### لَا تَتَعَلَّقُ بِغَيْرِ اللَّهِ

إِذَا كَانَ الْمَحِيَّ وَالْمَمِيَّ وَالرِّزْقُ هُوَ اللَّهُ، فَلِمَاذَا الْخَوْفُ مِنَ النَّاسِ  
وَالْقَلْقُ مِنْهُمْ؟! وَرَأَيْتُ أَنَّ أَكْثَرَ مَا يَجْلِبُ الْهَمُومَ وَالْفَمُومَ التَّعْلُقُ بِالنَّاسِ، وَطَلْبُ

رضاهُم، والتقرُّبُ منهم، والحرص على شائئهم، والتضرُّر بذمِّهم، وهذا من ضعف التوحيد.

فليتَكَ تَحْلُو وَالْحَيَاةُ مَرِيرَةٌ  
وَلَيْتَكَ تَرْضَى وَالْأَنَامُ غَضَابٌ  
إِذَا صَحَّ مِنْكَ الْوَدُّ فَالْكُلُّ هَيْنَ  
وَكُلُّ الَّذِي فَوْقَ التَّرَابِ تَرَابٌ



### أسباب انتشار الصدر

ذكر ابن القيم مسائل يُشرح بها الصدر:

أهمها: التوحيد: فإنه بحسب صفاتِه ونقاءِه يُوسِعُ الصدر، حتى يكون أَوْسَعَ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا.

وَلَا حِيَاةٌ لِمُشْرِكٍ وَمُلْحِدٍ، يَقُولُ سَبَّاحَهُ وَتَعَالَى: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي  
فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى﴾. وَقَالَ سَبَّاحَهُ: ﴿فَمَنْ يُرِدُ  
اللَّهُ أَنْ يَهْدِيهِ يَشْرَحَ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَام﴾. وَقَالَ سَبَّاحَهُ: ﴿أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ  
لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ﴾.

وَتَوَعَّدَ اللَّهُ أَعْدَاءَهُ بِضيقِ الصدرِ والرَّهْبَةِ وَالخُوفِ وَالقلقِ وَالاضطرابِ،  
﴿سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ  
سُلْطَانًا﴾، ﴿فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ﴾، ﴿وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَهُ يَجْعَلُ  
صَدْرَهُ ضَيْقًا حَرَجًا كَانَمَا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ﴾.

ومما يشرح الصدر: العلم النافع، فالعلماء أشرح الناس صدوراً، وأكثراهم حبوراً، وأعظمهم سروراً، لما عندهم من الميراث المحمدي النبوى: ﴿وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ﴾، ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾.

ومنها: العمل الصالح: فإن للحسنة نوراً في القلب، وضياءً في الوجه، وسعة في الرزق، ومحبة في قلوب الخلق، ﴿لَأُسْقِيَنَا هُمْ مَاءً غَدَقًا﴾.

ومنها: الشجاعة: فالشجاع واسع البطان، ثابت الجنان، قوي الأركان، لأنه يُؤول إلى الرحمن، فلا تهمه الحوادث، ولا تهزه الأراجيف، ولا تزعزعه التوجسات.

تردَّى شِيَابَ الْمَوْتِ حُمْرًا فَمَا أَتَى  
لَهَا اللَّيْلُ إِلَّا وَهِيَ مِنْ سِنَدِسٍ خُضْرُ  
وَمَا مَاتَ حَتَّى مَاتَ مَضْرِبُ سِيفِهِ  
مِنَ الضَّرِبِ وَاعْتَلَتْ عَلَيْهِ الْقَنَاءُ السُّمْرُ

ومنها: اجتناب المعاصي: فإنها كدر حاضر، ووحشة جاثمة، وظلمات  
قامت.

رَأَيْتُ الذَّنْوَبَ تُمِيتُ الْقَالَ— وَبَ—  
وَقَدْ يُورِثُ الْذُلَّ إِدْمَانُهَا  
وَمِنْهَا: اجتناب كثرة المباحثات: من الكلام والطعام والمنام والخلطة،  
﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ الْغُوِّ مُعْرِضُونَ﴾، ﴿مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدِيَهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ﴾،  
﴿وَكُلُوا وَاشْرِبُوا وَلَا تُسْرِفُوا﴾.

يَا رَفِيقَ الْفِرَاشِ أَكْثَرْتَ نَوْمًا  
إِنَّ بَعْدَ الْحَيَاةِ نَوْمًا طَوِيلًا

## فرغ من القضاء

سأل أحد المرضى بالهواجس والهموم طبيب القلق والاضطراب، فقال له الطبيب المسلم: اعلم أن العالم قد فرغ من خلقه وتدبيره، ولا يقع فيه حركة ولا همس إلا بإذن الله، فلَمَ الْهَمْ وَالْفَمْ؟! «إن الله كتب مقادير الخلق قبل أن يخلق الخلق بخمسين ألف سنة».

قال المتibi على هذا:

وتعظم في عين الصغير صغارها وتصغر في عين العظيم العظام



## طعم الحرية اللذيد

يقول الراشد في كتاب «المسار»: من عنده ثلاثة وستون رغيفاً وجراً زيت وألف وستمائة تمرة، لم يستعبده أحد.

وقال أحد السلف: من اكتفى بالخبز اليابس والماء، سلم من الرق إلا لله تعالى، ﴿وَمَا لِأَحَدٍ عِنْهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى﴾.

قال أحدهم:

أطعْتُ مطامعي فاستعبدْتُني ولَوْ أَنِّي قَنِعْتُ لَكُنْتُ حَرَّاً

وقال آخر:

أرَى أشقياءَ النَّاسَ لَا يُسَأْمِونَهَا عَلَى أَنَّهُمْ فِيهَا عَرَاءُ وَجُوعُ سَحَابَةُ صَيْفٍ عَنْ قَلِيلٍ تَقْشَعُ أَرَاهَا وَإِنْ كَانَتْ تَسْرُرُ فِيهَا

إِنَّ الَّذِينَ يَسْعَوْنَ إِلَى السَّعَادَةِ بِجَمْعِ الْمَالِ أَوِ الْمَنْصَبِ أَوِ الْوَظِيفَةِ، سَوْفَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُمْ هُمُ الْخَاسِرُونَ حَقًّا، وَأَنَّهُمْ مَا جَلَبُوا إِلَّا الْهَمُومُ وَالْغَمُومُ، ﴿وَلَقَدْ جَهَّتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُمْ مَا خَوَلْنَاكُمْ وَرَأَ ظُهُورَكُمْ﴾، ﴿بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا \* وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى﴾.



### سْفِيَانُ الثُّوْرِيُّ مُخْدَّثُهُ التَّرَابُ

تَوَسَّدَ سْفِيَانُ الثُّوْرِيُّ كَوْمَةً مِنَ التَّرَابِ فِي مَزْدَلَفَةٍ وَهُوَ حَاجٌّ، فَقَالَ لِهِ النَّاسُ: أَفَيْ مِثْلُ هَذَا الْمَوْطَنِ تَتَوَسَّدُ التَّرَابُ وَأَنْتَ مُحَدِّثُ الدُّنْيَا؟ قَالَ: لِمُخْدَّثِي هَذِهِ أَعْظَمُ مِنْ مُخْدَّةِ أَبِي جَعْفَرِ الْمَنْصُورِ الْخَلِيفَةِ.

لَيْتَ كَفَأْ مُدَّتْ إِلَيَّكَ بِذَلِّ قُطِعْتُ بِالْحَسَامِ قَبْلَ الْوَصْوَلِ  
﴿قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا﴾.



### لَا تَرْكَنْ إِلَى الْمُرْجِفِينَ

الْوَعْدُ الْكَاذِبُ، وَالْإِرْهَاصَاتُ الْخَاطِئَةُ الْمَغْلُوْبَةُ، الَّتِي يَخَافُ مِنْهَا أَكْثَرُ النَّاسِ، إِنَّمَا هِيَ أَوْهَامٌ، ﴿الشَّيْطَانُ يَعْدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعْدُكُمْ مَغْفِرَةً مِنْهُ وَفَضْلًا وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلَيْمٌ﴾.

وَالْقَلْقُ وَالْأَرْقُ وَقُرْحَةُ الْمَعْدَةِ: ثُمَّرَاتُ الْيَأسِ وَالشَّعُورُ بِالْإِحْبَاطِ وَالْفَشَلِ.

لَا تَعَاقِبْنَا فَقْدَ عَاقَبْنَا قَلْقُ أَسْهَرَنَا جَنَاحَ الظَّلَامِ

## لن يضرك السب والشتم

كان الرئيس الأمريكي «إبراهام لينكولن» يقول: أنا لا أقرأ رسائل الشتم التي توجهه إليّ، ولا أفتح مظروفها فضلاً عن الرد عليها؛ لأنني لو اشتغلت بها لما قدّمت شيئاً لشعبي. **﴿فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ﴾**، **﴿فَاصْفَحْ الصَّفَحَ الْجَمِيلَ﴾**، **﴿فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلَامٌ﴾**.

قال حسان:

ما أبالي أنب بالحزن تيسُّرٌ  
أو لحانٍ بظاهر غيبٍ لثيمٍ  
المعنى: أن كلمات اللؤماء والسفهاء والحرقاء الشتامين المتسلقين على  
أعراض الناس، لا تضر ولا تهُمُّ، ولا يمكن أن يتلفت لها مسلم، أو أن  
يتحرك منها شجاع.

كان قائد البحريّة الأمريكية في الحرب العالمية الثانية رجلاً لاماً،  
يحرص على الشهرة، فتعامل مع مرؤوسيه الذين كانوا له الشتائم والسباب  
والإهانات، حتى قال: أصبح اليوم عندي من النقد مناعة، لقد عجم عودي،  
وكبرت سني، وعلمت أن الكلام لا يهدم مجدًا ولا ينسف سُورًا حصيناً.

وماذا تبتغي الشعراً مني  
وقد جاوزت حد الأربعين  
يُذَكَّر عن عيسى - عليه السلام - أنه قال: أحبوا أعداءكم.

والمعنى: أن تصدروا في أعدائكم عفوًّا عامًّا، حتى تسلمو من التشفّي  
والانتقام والحقّ الذي ينهي حياتكم، **﴿وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾**  
**﴿إذ هبوا فأنتم الظلقاء﴾**، **﴿لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ﴾**، **﴿عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ﴾**.

## اقرأ الجمال في الكون

مما يشرح الصدر قراءة الجمال في خلق ذي الجلال والإكرام، والتمتع بالنظر في الكون، هذا الكتاب المفتوح، إن الله يقول في خلقه: ﴿فَأَبْتَنَاهُ بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ﴾ ﴿هَذَا خَلْقُ اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ﴾، ﴿فَلَمْ يَرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾.

وسوف أنقل لك، بعد صفحات، من أخبار الكون ما يدلُّك على حكمة وعظمة ﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾.

قال الشاعر:

وكتابُ الفضاءِ أَقْرَأْ فِيهِ صُورًا مَا قَرَأْتُهَا فِي كِتَابِي  
قراءة في الشمس اللامعة، والنجوم الساطعة، في النهر.. في الجدول..  
في التل.. في الشجرة.. في الثمرة.. في الضياء.. في الهواء.. في الماء،  
﴿فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَلْقِينَ﴾.

وَفِي كُلِّ شَيْءٍ لِهُ آيَةٌ تَدْلُّ عَلَى أَنَّهُ الْوَاحِدُ

يقول إيليا أبو ماضي:

|                                             |                                           |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------|
| أَيُّهَا الْأَشْكَاكِيُّ وَمَا بَأْكَ دَاءُ | كِيفْ تَغْدُو إِذَا غَدَوْتَ عَلَيْهَا    |
| أَتَرَى الشَّوْكَ فِي الْوَرَودِ وَتَعْمَى  | أَنْ تَرَى فَوْقَهُ النَّدَى إِكْلِيلًا   |
| وَالَّذِي نَفْسُهُ بَغَيْرِ جَمَالٍ         | لَا يَرَى فِي الْوَجُودِ شَيْئًا جَمِيلًا |

﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبْلِ كَيْفَ خُلِقَتْ﴾

يقول أیشتاين: مَنْ ينظر إلى الكون يعلم أن المبدع حكيم لا يلعب بالنَّرْد. ﴿الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ﴾، ﴿مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ﴾، ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَّاً﴾.

والمعنى: أن كل شيء بحسبان وبحكمة، وترتيب وبنظام، يعلم من يرى هذا الكون أن هناك إلهاً قادرًا لا يُجري الأمور مجازفة، جل في علاه.

ثم يقول سبحانه وتعالى: ﴿الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ﴾، ﴿لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تَدْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا الْيَلْ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبِحُونَ﴾.



## لا يجدي الحرص

قال ﷺ: «لَنْ تَمُوتَ نَفْسٌ حَتَّى تَسْتَكْمِلَ رِزْقَهَا وَأَجْلَهَا». فلِمَ الْجُزْعُ؟! وَلِمَ الْهَلْعُ؟! وَلِمَ الْحَرْصُ إِذْنٌ، إِذَا انْتَهَى مِنْ هَذَا وَفَرَغَ؟! ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدَارٍ﴾، ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدْرًا مَقْدُورًا﴾.



## الآزمات تكفر عنك السيئات

يُذَكَّر عن الشاعر ابن المعز أنَّه قال: آللَّهِ مَا أَوْطَأَ راحلَةَ المُتَوَكِّلِ عَلَى اللَّهِ، وَمَا أَسْرَعَ أُوبَةَ الْوَاثِقِ بِاللَّهِ! وقد صَحَّ عَنْهُ ﷺ أنَّه قال: «مَا يَصِيبُ

المؤمن من هم، ولا غم، ولا وصب، ولا نصب، ولا مرض، حتى الشوكة يُشاكها، إلا كفر الله بها من خطایاه». فهذا من صبر واحتسب وأناب، وعرف أنه يتعامل مع الواحد الوهاب.

قال المتibi في أبيات حكيمه تضفي على العبد قوة وانشراحًا:

لَا تلقِ دهْرَكَ إِلَّا غَيْرَ مَكْتُرٍ  
مَا دَامْ يَصْبُحُ فِيهِ رُوحَكَ الْبَدَنُ  
فَمَا يُدِيمُ سُرُورًا مَا سُرْتَ بِهِ  
وَلَا يَرُدُّ عَلَيْكَ الْغَائِبَ الْحَزَنَ  
﴿لَكِيلًا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَكُمْ﴾.

### منبر

#### «حسبنا الله ونعم الوكيل»

«حسبنا الله ونعم الوكيل»: قالها إبراهيم لما أُلقي في النار، فصارت بردًا وسلامًا. وقالها محمد ﷺ في أحد، فنصره الله.

لما وضع إبراهيم في المجنح قال له جبريل: ألك إلى حاجة؟ فقال له إبراهيم: أَمَّا إِلَيْكَ فَلَا، وَأَمَّا إِلَى اللَّهِ فَتَعَمَّ!

البحر يُفرق، والنار تُحرق، ولكن جف هذا، وحمدت تلك، بسبب: «حسبنا الله ونعم الوكيل».

رأى موسى البحر أمامه والعدو خلفه، فقال: ﴿كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّ سَيِّدِنَا﴾. فنجا بإذن الله.

ذُكِرَ في السيرة أنَّ الرَّسُولَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَّا دَخَلَ الْغَارَ، سَخَّرَ اللَّهُ الْحَمَامَ فَبَنَتْ عَشَّهَا، وَالْعَنْكَبُوتَ فَبَنَتْ بَيْتَهَا بِفَمِ الْغَارِ، فَقَالَ الْمُشْرِكُونَ: مَا دَخَلَ هَذَا مُحَمَّدٌ.

ظَنَّوا الْحَمَامَ وَظَنَّوا الْعَنْكَبُوتَ عَلَى خَيْرِ الْبَرِّيَّةِ لَمْ تَنْسِجْ وَلَمْ تَحُمْ عَنْيَةً اللَّهُ أَغْنَتْ عَنْ مَضَايِعَةِ مِنَ الدَّرَوْعِ وَعَنْ عَالِيِّ مِنَ الْأَطْمَرِ إِنَّهَا الْعَنْيَةُ الْرِّبَانِيَّةُ إِذَا تَلَمَّحَهَا الْعَبْدُ، وَنَظَرَ إِنْهَا هُنَاكَ رِبِّاً قَدِيرًا نَاصِرًا وَلِيًّا رَاحِمًا، حِينَهَا يَرْكِنُ الْعَبْدُ إِلَيْهِ.

يقول شوقي:

وَإِذَا الْعَنْيَةُ لَا حَظَّتْكَ عَيْنُهَا نَمْ فَالْحَـ وَادْتُ كُلُّهُنْ أَمَانُ ﴿فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا﴾، ﴿فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظًا وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّحِيمِينَ﴾.



## مَكَوْنَاتُ السَّعَادَةِ

وَعِنْ التَّرمِذِيِّ عَنْهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ بَاتَ آمِنًا فِي سِرْيِهِ، مَعَافِي فِي بَدْنِهِ، عِنْدَهُ قُوَّةُ يَوْمِهِ، فَكَانَمَا حَيَّزَتْ لَهُ الدِّنِيَا بِحَذَافِيرِهَا».

وَالْمَعْنَى: إِذَا حَصَلَ عَلَى غَذَاءٍ، وَعَلَى مَأْوَى وَكَانَ آمِنًا، فَقَدْ حَصَلَ عَلَى أَحْسَنِ السَّعَادَاتِ، وَأَفْضَلِ الْخَيْرَاتِ، وَهَذَا يَحْصُلُ عَلَيْهِ كَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ، لَكُنْهُمْ لَا يَذَكِّرُونَهُ، وَلَا يَنْظَرُونَ إِلَيْهِ وَلَا يَلْمِسُونَهُ.

يقول سبحانه وتعالى لرسوله: ﴿وَتَمَّتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي﴾ . فَإِيْ نَعْمَةٌ  
تَمَّتْ عَلَى الرَّسُولِ ﷺ؟

أَهِيَّ الْمَادَةُ؟ أَهُوَ الْفَذَاءُ؟ أَهِيَّ الْقَصُورُ وَالدُّورُ وَالذَّهَبُ وَالْفَضَّةُ، وَلَمْ  
يَمْلِكْ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا؟

إِنَّ هَذَا الرَّسُولَ الْعَظِيمَ ﷺ كَانَ يَنْامُ فِي غَرْفَةٍ مِنْ طِينٍ، سَقْفُهَا مِنْ  
جَرِيدَ النَّخْلِ، وَيَرْبِطُ حَجَرَيْنِ عَلَى بَطْنِهِ، وَيَتَوَسَّدُ عَلَى مَخْدَدَةٍ مِنْ سَعْفَ  
النَّخْلِ تَوَثِّرُ فِي جَنْبِهِ، وَرَهَنَ دَرْعَهُ عِنْدَ يَهُودِيٍّ فِي ثَلَاثَيْنِ صَاعَانِ مِنْ شَعْرٍ،  
وَيَدُورُ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ لَا يَجِدُ رَدِيًّا التَّمَرَ لِيَأْكُلَهُ وَيَشْبَعُ مِنْهُ.

مِتَّ وَدَرْعُكَ مَرْهُونٌ عَلَى شَظَّافٍ      مِنَ الشَّعْرِ وَأَبْقَى رَهْنَكَ الْأَجْلُ  
لَأَنَّ فِيكَ مَعْانِي الْيَتَمِّ أَعْذَبُهُ      حَتَّى دُعِيَتْ أَبَا الْأَيْتَامِ يَا بَطْلُ  
وَقَلْتُ فِي قَصِيَّةٍ أُخْرَى:

كَفَاكَ عَنْ كُلِّ قَصْرٍ شَاهِقٍ عَمَدَ      بَيْتُ مِنَ الطِينِ أَوْ كَهْفٌ مِنَ الْعِلْمِ  
تَبْنِي الْفَضَائِلَ أَبْرَاجًا مَشِيدَةً      نَصَبَ الْخِيَامَ الَّتِي مِنْ أَرْوَعِ الْخِيمِ  
﴿وَلَلآخرةُ خَيْرٌ لَكَ مِنَ الْأُولَى ﴿٤﴾ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رِبُّكَ فَتَرْضَى﴾،  
﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ﴾.

### نَصْبُ الْمَنْصِبِ

من متاعب الحياة المنصب، قال ابن الوردي:

**نَصْبُ الْمَنْصِبِ أَوْهَى جَلَدِي**      يا عَنَائِي مِنْ مَدَارَةِ السَّفَلِ  
 والمعنى: أن ضرورة المنصب غالبة، إنها تأخذ ماء الوجه، والصحة  
 والراحة، وقليلٌ مَنْ ينجو من تلك الضرائب التي يدفعها يومياً، من عرقه،  
 من دمه، من سمعته، من راحته، من عزته، من شرفه، من كرامته، لا تسأل  
 الإمارة». «نعمت المرضعة وينتست الفاطمة». (﴿هَلَكَ عَنِي سُلْطَانِي﴾).

قال الشاعر:

**هَبِ الدُّنْيَا تَصْبِرُ إِلَيْكَ عَفْوًا**      أَلِيَسْ مُصْبِرُ ذَلِكَ لِلزَّوَالِ؟  
 قَدْرُ أَنَّ الدُّنْيَا أَتَتْ بِكُلِّ شَيْءٍ، فَإِلَى أَيِّ شَيْءٍ تَذَهَّبُ؟ إِلَى الْفَنَاءِ،  
 (﴿وَيَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ﴾).

قال أحد الصالحين لابنه: لا تكن يا بُنَيَّ رأساً، فإن الرأس كثير  
 الأوجاع.

والمعنى: لا تحب التصدر دائمًا والترؤس، فإن الانتقادات والشتائم  
 والإحراجات والضرائب لا تصل إلا إلى هؤلاء المقدمين.

**إِنَّ نَصْفَ النَّاسِ أَعْدَاءُ لِمَنْ**      وَلِيَ السُّلْطَةِ هَذَا إِنْ عَدَلْ

## هيا إلى الصلاة

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ﴾.

كان ﷺ إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة.

وكان يقول: «أَرْحَنَا بِهَا يَا بَلَالَ».

ويقول: «جُعِلْتُ قَرَّةً عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ».

إذا ضاق الصدر، وصعب الأمر، وكثُر المكر، فاهرع إلى المصلى فصلٌ.

إذا أظلمت في وجهك الأيام، واختلفت الليالي، وتغير الأصحاب، فعليك بالصلاحة.

كان النبي ﷺ في المهمات العظيمة يشرح صدره بالصلاحة، كيوم بدر والأحزاب وغيرها من المواطن. وذكروا عن الحافظ ابن حجر صاحب «الفتح» أنه ذهب إلى القلعة بمصر فأحاط به اللصوص، فقام يصلي، ففرج الله عنه.

وذكر ابن عساكر وابن القيم: أن رجلاً من الصالحين لقيه لصٌ في إحدى طرق الشام، فأجهز عليه ليقتله، فطلب منه مهلاً ليصلِّي ركعتين، فقام فافتتح الصلاة، وتذكر قول الله تعالى: ﴿أَمَنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ﴾. فرددَها ثلاثة، فنزل ملائكة من السماء بحرية فقتل المجرم، وقال: أنا رسول من يجيب المضطر إذا دعاه. ﴿وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَأَصْنَطَرَ عَلَيْهَا﴾، ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾، ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا﴾.

وإن مما يشرح الصدر، ويذيل الهمَّ والغمَّ، الصلاةُ على الرسول ﷺ: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾.

صحَّ ذلك عند الترمذى: أن أبي بن كعب - رضي الله عنه - قال: يا رسول الله، كم أجعل لك من صلاتى؟ قال: «ما شئت». قال: الربع؟ قال: «ما شئت، وإن زدتَ فخير». قال: <sup>الثلثين</sup>؟ قال: «ما شئت، وإن زدتَ فخير». قال: أجعل لك صلاتى كلها؟ قال: «إذن يغفر ذنبك، وتُكْفَى همك».

وهنا الشاهد، أن الهمَّ يزول بالصلاحة والسلام على سيد الخلق: «من صلَّى عَلَيْ صَلَةً وَاحِدَةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ بَهَا عَشْرًا». «أكثروا من الصلاة على ليلة الجمعة ويوم الجمعة، فإن صلاتكم معروضة علىٰ». قالوا: كيف تُعرض عليك صلاتنا وقد أرمته؟! أى بليت. قال: «إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء». إن للذين يقتدون به <sup>عليه</sup> ويتبعون النور الذي أنزل معه نصيباً من انشراح صدره وعلوًّا قدره ورفعة ذكره.

يقول ابن تيمية: أكملُ الصلاة على الرسول ﷺ هي الصلاة الإبراهيمية: اللهم صلٌّ على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين، إنك حميد مجيد.

فَسَيِّنَا فِي وَدَادِكْ كُلَّ غَالِ  
فَأَنْتَ إِلَيْهِ وَمَأْخَلِي مَا لَدِينَا  
نُلَامُ عَلَى مَحَبَّتِكُمْ وَيَكْفِي  
لَنَا شَرْفًا نَسَلَامُ وَمَا عَلَيْنَا

## الصَّدَقَةُ سَعَةٌ فِي الصَّدَرِ

ويدخل في عموم ما يجلب السعادة ويزيل الهم والكدر: فعل الإحسان، من الصدقة والبر وإسداء الخير للناس، فإن هذا من أحسن ما يُوسّع به الصدر، **﴿أَنفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ﴾ . ﴿وَالْمُتَصَدِّقُونَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ﴾ .**

وقد وصف عليه السلام البخيل والكريم بـرجلين عليهما جُبَّتان، فلا يزال الكريم يُعطي ويبذل، فتتوسّع عليه الجبَّةُ والدرع من الحديد حتى يعفو أثره، ولا يزال البخيل يمسك ويمعن، فتتقلّص عليه، فتخنقه حتى تضيق عليه روحه! **﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ أَبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَشْيِتاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةِ بِرَبِّوَةِ أَصَابَهَا وَأَبْلَى فَاتَّأَكُلُّهَا ضَعْفَيْنِ فَإِنَّ لَمْ يُصْبِهَا وَأَبْلَى فَطَلَّ﴾ .** وقال سبحانه وتعالى: **﴿وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عَنْقِكَ﴾ .**

إن غلَّ الروح جزء من غلَّ اليد، وإن البخلاء أضيق الناس صدوراً وأخلاقاً؛ لأنهم بخلوا بفضل الله عز وجل، ولو علموا أن ما يعطونه الناس إنما هو جلب للسعادة، لسارعوا إلى هذا الفعل الخير، **﴿إِن تُقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ﴾ .**

وقال سبحانه وتعالى: **﴿وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ . ﴿وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ .**

|                                                                                                         |                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>فَالْمَالُ عَارِيَةٌ وَالْعُمَرُ حَالٌ</b><br><b>يَأْسِنُ وَإِنْ يَجْرِي عَذْبٌ مِنْهُ سَلْسَالٌ</b> | <b>اللَّهُ أَعْطَاكَ فَابْذِلْ مِنْ عَطْيَتِهِ</b><br><b>الْمَالُ كَالْمَاءِ إِنْ تَحْبِسْ سَوَاقِيَهُ</b> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

يقول حاتم:

أَمَا وَالَّذِي لَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ غَيْرُهُ  
وَيُحِيِّي الْعَظَامَ الْبَيْضَ وَهِيَ رَمِيمٌ  
لَقَدْ كُنْتُ أَطْوِي الْبَطْنَ وَالْزَادُ يُشْتَهِي  
مَخَافَةً يَوْمَ أُقْتَالَ لَئِيمٌ  
إِنْ هَذَا الْكَرِيمُ يَأْمُرُ امْرَأَهُ أَنْ تَسْتَضِيفَ لَهُ ضَيْوَفًا، وَأَنْ تَتَنْتَظِرَ رَوَادَهُ  
لِيَأْكُلُوا مَعَهُ، وَيَؤَانِسُوهُ لِيُشْرِحَ صَدْرَهُ، يَقُولُ:

إِذَا مَا صَنَعْتَ الزَّادَ فَالْتَّمَسِي لَهُ  
أَكُولًا فَإِنِّي لَسْتُ أَكُلُهُ وَحْدِي  
أَرِينِي كَرِيمًا مَاتَ مِنْ قَبْلِ حِينِهِ  
فَيُرْضِي فَوَادِي أَوْ بَخِيلًا مَخْلُدًا  
ثُمَّ يَقُولُ لَهَا وَهُوَ يَعْلَمُ فَلَسْفَتَهُ الْوَاضِحةُ، وَهِيَ مَعَادِلَةُ حَسَابِيَّةُ سَافِرَةُ:  
هَلْ جَمْعُ الْمَالِ يَزِيدُ فِي عُمْرِ صَاحِبِهِ؟ هَلْ إِنْفَاقُهُ يُنْقَصُ مِنْ أَجْلِهِ؟  
لَيْسَ بِصَحِيحٍ.



### لَا تَغْضِبْ

﴿وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾.

أَوْصَى عَلَيْهِ أَحَدُ أَصْحَابِهِ فَقَالَ: «لَا تَغْضِبْ، لَا تَغْضِبْ، لَا تَغْضِبْ».

وَغَضَبَ رَجُلٌ عِنْدَهُ فَأَمْرَهُ عَلَيْهِ أَنْ يَسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ.

وَقَالَ تَعَالَى: «وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّي أَنْ يَحْضُرُونَ»، «إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ».

إن مما يورث الكدر والهم والحزن الحدة والغضب، وله دواء عند المصطفى ﷺ.

منها: مجاهدة الطبع على ترك الغضب، **«وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ»**، **«وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ»**.

ومنها: الوضوء، فإن الغضب جمرة من النار، والنار يطفئها الماء، **«الظَّهُورُ شَطْرُ الْإِيمَانِ»**، **«الوضوءُ سلاحُ الْمُؤْمِنِ»**.

ومنها: إذا كان واقفاً أن يجلس، وإذا كان جالساً أن يضطجع.

منها: أن يسكت فلا يتكلم إذا غضب.

ومنها أيضاً: أن يتذكر ثواب الكاظمين لفيفهم، العافين عن الناس المسامحين.



### ورد صباحي

وسوف أخبرك بورد من الأذكار تداوم عليه كل صباح، ليجلب لك السعادة، ويحفظك من شرّ شياطين الإنس والجن، ويكون لك عاصماً طليلاً يومك حتى تُمسى.

من هذه الأدعية، وهي التي صحت عنده عليه السلام:

١. «أَمْسِينَا وَأَمْسِى الْمَلِكُ لِلَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمَلِكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ. رَبُّ أَسْأَلُكَ خَيْرَ مَا فِي هَذِهِ

الليلة، وخير ما بعدها، وأعوذ بك من شر هذه الليلة وشر ما بعدها، رب  
أعوذ بك من الكسل وسوء الكبائر، رب أعوذ بك من عذاب في النار وعذاب  
في القبر».

٢. وحديث: «اللهم عالم الغيب والشهادة، فاطر السماوات والأرض، رب كل  
شيء وملِيكه، أشهد أن لا إله إلا أنت، أعوذ بك من شر نفسي، وشر  
الشيطان وشركه، وأن أقترب على نفسي سوءاً أو أجره إلى مسلم».

٣. وحديث: «بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَضُرُّ مَعَ اسْمِه شَيْءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي  
السَّمَاوَاتِ، وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ». ثلث مرات.

٤. «اللهم إني أصبحت أشهدك وأشهد حملة عرشك وملائكتك وجميع  
خلقك أذك أنت الله لا إله إلا أنت، وحدك لا شريك لك، وأن محمدا  
عبدك ورسولك ﷺ». أربع مرات.

٥. «اللهم إني أعوذ بك أن أشرك بك شيئاً وأنا أعلم، وأستغفر لك ما لا  
أعلم». ثلث مرات.

٦. «أصبحنا على فطرة الإسلام، وعلى كلمة الإخلاص، وعلى دين نبينا  
محمد ﷺ، وعلى ملة أبيينا إبراهيم حنيفاً مسلماً وما كان من  
المشركين». ثلث مرات.

٧. «سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ: عَدْدُ خَلْقِهِ، وَرَضَا نَفْسِهِ، وَزِنَةُ عَرْشِهِ، وَمَدَادُ  
كَلْمَاتِهِ». ثلث مرات.

٨. «رَضِيَتْ بِاللَّهِ رِبِّاً، وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا». ثلث مرات.

٩. «أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ». ثَلَاثَةٌ.

١٠. «اللَّهُمَّ بِكَ أَصْبَحْنَا، وَبِكَ أَمْسَيْنَا، وَبِكَ نَحْيَا، وَبِكَ نَمُوتُ، وَإِلَيْكَ  
النُّشُورُ».

١١. «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ». مائة مرة.

## ﴿سُبْبَر﴾

### وقفة

يقول ابن القيم: «أجمع العارفون بالله على أن الخذلان: أن يكلك الله إلى نفسك، ويُخَلِّي بينك وبينها. والتوفيق أن لا يكلك الله إلى نفسك.

فالعبد متقلّبون بين توفيقه وخذلانه، بل العبد في الساعة الواحدة ينال نصيبه من هذا وهذا، فيطيعه ويرضيه، ويذكره ويشكره بتوفيقه له، ثم يعصيه ويخالفه، ويُسْخِطه ويغفل عنه بخذلانه له، فهو دائِر بين توفيقه وخذلانه.

فمتي شهد العبد هذا المشهد وأعطاه حقّه، علم شدّة ضرورته وحاجته إلى التوفيق في كلّ نفس وكلّ لحظة وطّرفة عين، وأن إيمانه وتوحيده بيده تعالى، لو تخلى عنه طرفة عين لَتُلَلَّ عرش توحيده، ولخَرَّتْ سماء إيمانه على الأرض، وأن الممسك له: هو من يمسك السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه».

## القرآن.. الكتاب المبارك

ومن أسباب السعادة وانشراح الصدر قراءة كتاب الله بتدبر وتمعن وتأمل، فإن الله وصف كتابه بأنه هدىٌ ونور وشفاء لما في الصدور، ووصفه بأنه رحمة، ﴿قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّكُمْ وَشَفَاءً لِمَا فِي الصُّدُورِ﴾، ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَفْفَالِهَا﴾، ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾، ﴿كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَبَّرُوا آيَاتِهِ﴾.

قال بعض أهل العلم: مبارك في تلاوته، والعمل به، وتحكيمه والاستباط منه.

وقال أحد الصالحين: أحسستُ بِغَمٍ لا يعلمه إلا الله وبِهِ مقيم، فأخذت المصحف وبقيتُ أتلُو، فزال عنِي - والله - فجأةً هذا الغمُ، وأبدلني الله سروراً وحبيباً مكان ذلك الكدر. ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ بِهِدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ﴾، ﴿يَهُدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُّلَ السَّلَامِ﴾، ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا﴾.



## لا تحرص على الشهرة

فإن لها ضريبة من الكدر والهم والغم

مما يشتت القلب ويذكر صفاءه واستقراره وهدوءه: الحرص على الظهور والشهرة، وطلب رضا الناس، ﴿لَا يُرِيدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا﴾.

ولذلك قال أحدهم بالمقابل:

من أحمل النفس أحياناً وروحها  
ولم يبت طاوياً منها على ضجر  
إن الريح إذا اشتدت عواصفها  
فليس ترمي سوى العالي من الشجر  
«من رأى رأى الله به، ومن سمع سمع الله به». ﴿يُرَأُونَ النَّاسَ﴾،  
﴿وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعُلُوا﴾، ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَارِهِمْ بَطَرًا وَرَثَاءَ النَّاسَ﴾.

ثوب الرياء يكشفُ عما تحته فإذا التحفت به فإنك عاري

## عن

## الحياة الطيبة

من القضايا الكبرى المسلمة أن أعظم هذه الأسباب التي أكتبها هنا في جلب السعادة هو الإيمان بالله رب العالمين، وأن الأسباب الأخرى والمعلومات والفوائد التي جمعت إذا أهديت لشخص ولم يحصل على الإيمان بالله، ولم يحز ذلك الكنز، فلن تتفعله أبداً، ولا تفيده، ولا يتعب نفسه في البحث عنها.

إن الأصل الأصيل الإيمان بالله ربّاً، وبمحمد نبيّاً، وبالإسلام ديناً.

يقول إقبال الشاعر:

إِنَّمَا الْكَافِرُ حِيرَانٌ لِهِ الْأَفَاقُ تَاهٌ  
وَأَرَى الْمُؤْمِنُ كَوْنَاهُ تَاهٌ لِلْأَفَاقِ فِيهِ  
وَأَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ وَأَصْدِقُ، قُولُ رَبِّنَا سَبَّحَانَهُ: ﴿مَنْ عَمَلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ  
أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنْحِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنْجِزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا  
يَعْمَلُونَ﴾.

وهناك شرطان:

الإيمان بالله، ثم العمل الصالح، ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلَحَاتِ  
سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًا﴾.

وهناك فائدتان:

الحياة الطيبة في الدنيا والآخرة، والأجر العظيم عند الله سبحانه وتعالى، ﴿لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ﴾.



### البلاء في صالحك

لا تجزع من المصائب، ولا تكتثر بالكوارث، ففي الحديث: «إن الله إذا أحب قوماً ابتلاهم، فمن رضي فله الرضا، ومن سخط فله السخط».

## عبدية الإذعان والتسليم

ومن لوازم الإيمان أن ترضى بالقدر خيره وشره، ﴿وَلَنْبُلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْحُوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرُ الصَّابِرِينَ﴾ . إن الأقدار ليست على رغباتنا دائمًا وإنما بقصورنا لا نعرف الاختيار في القضاء والقدر، فلسنا في مقام الاقتراح، ولكننا في مقام العبودية والتسليم.

يُبْتَلِي الْعَبْدُ عَلَى قَدْرِ إِيمَانِهِ، «أَوْعَكَ كَمَا يُوَعِّكَ رِجْلَانِ مِنْكُمْ»، «أَشَدُ النَّاسِ بَلَاءً الْأَنْبِيَاءِ، ثُمَّ الصَّالِحُونَ»، ﴿فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ﴾، «مَنْ يُرِدُ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُصْبِبُ مِنْهُ»، ﴿وَلَنْبُلُونَكُمْ حَتَّى تَعْلَمُ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو أَخْبَارَكُمْ﴾، ﴿وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾.



## من الإمارة إلى النجارة

علي بن المأمون العباسي . أمير ابن خليفة . كان يسكن قصراً فخماً، وعنه الدنيا مبذولة ميسرة، فأطلّ ذات يوم من شرفة القصر، فرأى عاملاً يكدر طيلة النهار، فإذا أضحي النهار توضأ وصلّى ركعتين على شاطئ دجلة، فإذا اقترب الغروب ذهب إلى أهله، فدعاه يوماً من الأيام فسأله، فأخبره أن له زوجة وأختين وأمّا يكدر عليهن، وأنه لا قوت له ولا دخل إلا ما يتكسبه من السوق، وأنه يصوم كل يوم ويُفطر مع الغروب على ما

يحصل، قال: فهل تشكو من شيء؟ قال: لا والحمد لله رب العالمين. فترك القصر، وترك الإمارة، وهام على وجهه، ووُجد ميتاً بعد سنوات عديدة، وكان يعمل في الخشب جهة خرسان؛ لأنَّه وجد السعادة في عمله هذا، ولم يجدها في القصر، ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدُوا زَادَهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ﴾.

يذكُرني هذا بقصة أصحاب الكهف، الذين كانوا في القصور مع الملك، فوجدوا الضيق، ووجدوا التشتت، ووجدوا الاضطراب؛ لأنَّ الكفر يسكن القصر، فذهبوا، وقال قائلهم: ﴿فَأُولُوا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُرُ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيُهَبِّي لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ مَرْفَقًا﴾.

لَبِيتُ تَخْفِقُ الْأَرْيَاحُ فِيهِ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ قَصْرِ مَنِيفِ  
سُمُّ الْخِيَاطِ مَعَ الْأَحْبَابِ مِيدَانُ...

والمعنى: أنَّ المُحلَّ الضيق مع الحب والإيمان، ومع المودة يتسع ويتحملُ الكثير، «جفاننا لضيوف الدار أجفان».



### من أسباب الكدر والنكد مجالسة الثقلاء

قال أَحْمَد: الثقلاء أَهْلُ الْبَدْعِ. وَقَيْلُ: الْحَمْقِيُّ. وَقَيْلُ: الْثَقِيلُ: هُوَ ثَخِينُ الْطَبَعِ، الْمُخَالِفُ فِي الْمَشْرَبِ، الْبَارِدُ فِي تَصْرِفَاتِهِ، ﴿كَانُهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ﴾، ﴿لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا﴾.

قال الشافعي عنهم: إن الثقيل ليجلس إلى فأظن أن الأرض تميل في الجهة التي هو فيها.

وكان الأعمش إذا رأى ثقيلاً، قال: **﴿رَبَّنَا اكْشِفْ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ﴾**.

لا بأس بالقوم من طول ومن قصر جسم البفال وأحلام العصافير  
وكان ابن تيمية إذا جالس ثقيلاً، قال: مجالسة الثقلاء حمى الربيع،  
﴿وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ﴾ . **﴿فَلَا تَقْعُدُوا مَعْهُمْ﴾**.  
«مثل الجليس السيئ كنافخ الكير». إن من أثقل الناس على القلوب العربي  
من الفضائل، الصغير في المثل، الواقف على شهواته، المستسلم لرغباته،  
**﴿فَلَا تَقْعُدُوا مَعْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِنَّكُمْ إِذَا مُثُلُّهُمْ﴾**.

قال الشاعر:

أنت يا هذا ثقيل وثقيل وثقيل أنت في المنظر إنسان وفي الميزان فيل  
قال ابن القيم: إذا ابتليت بثقيل، فسلم له جسمك، وهاجر بروحك،  
وانتقل عنه وسافر، وملّكه أذنًا صماء، وعيناً عمياء، حتى يفتح الله بينك  
وبينه. **﴿وَلَا تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرْطًا﴾**.



## إِلَى أَهْلِ الْمَصَائِبِ

في الحديث الصحيح: «من قبضتُ صفيه من أهل الدنيا ثم احتسبه عوضته منه الجنة». رواه البخاري.

وَكَانَتْ فِي حَيَاتِكَ لِي عَظَاتٌ فَأَنْتَ إِلَيْهَا يَوْمَ أَوْعَظُ مِنْكَ حِيَا-

وَفِي الْحَدِيثِ الصَّحِيفَ: «مَنْ ابْتَلَيْتُهُ بِحُبِّيْتِهِ (أَيْ عَيْنِيْهِ) عَوْضَتُهُ مِنْهُمَا الْجَنَّةَ». (فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَلُ الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ).

وَفِي حَدِيثِ صَحِيفَ: «إِنَّ اللَّهَ - عَزَّ وَجَلَّ - إِذَا قَبَضَ أَبْنَى الْعَبْدِ الْمُؤْمِنِ، قَالَ لِلْمَلَائِكَةِ: قَبَضْتُمْ أَبْنَى عَبْدِي الْمُؤْمِنَ؟ قَالُوا: نَعَمْ. قَالَ: قَبَضْتُمْ ثَمَرَةَ فَوَادِهِ؟ قَالُوا: نَعَمْ. قَالَ: مَاذَا قَالَ عَبْدِي؟ قَالُوا: حَمَدَكَ وَاسْتَرْجَعَ، قَالَ: ابْنَا عَبْدِي بَيْتَهُ فِي الْجَنَّةِ، وَسَمُونُهُ بَيْتُ الْحَمْدِ». رواه الترمذى.

وَفِي الْأَثْرِ: يَتَمَنِي أَنَّاسٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَنْهُمْ قُرْضُوا بِالْمَقَارِضِ، لِمَا يَرَوُنَّ مِنْ حَسْنَ عُقُبَى وَثَوَابِ الْمَصَابِينَ. (إِنَّمَا يُؤْفَى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ)، (سَلَامٌ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمْ)، (رَبَّنَا أَفْرَغَ عَلَيْنَا صَبَرَا)، (وَاصْبِرْ وَمَا صَبَرْكَ إِلَّا بِاللَّهِ)، (فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ).

وَفِي الْحَدِيثِ: «إِنَّ عِظَمَ الْجَزَاءِ مِنْ عِظَمِ الْبَلَاءِ، وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحْبَبَ قَوْمًا ابْتَلَاهُمْ، فَمَنْ رَضِيَ فِلَهُ الرُّضَا، وَمَنْ سُخْطَ فِلَهُ السُّخْطُ». رواه الترمذى.

إن في المصائب مسائل: الصبر والقدر والأجر، وللعلم العبد أن الذي أخذ هو الذي أعطى، وأن الذي سلب هو الذي منع، ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْدُوا الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾.

وَمَا الْمَالُ وَالْأَهْلُوْنَ إِلَّا وَدَائِعٌ  
وَلَا بَدَّ يَوْمًا أَنْ تُرَدَّ الْوَدَائِعُ

### ﴿كَبَرَ﴾

#### مشاهد التوحيد

إن من مشاهد التوحيد عند الأذية (استقبال الأذى من الناس) أموراً: أولها مشهد العفو: وهو مشهد سلامة القلب، وصفاءه ونقائه من آذاك، وحبُّ الخير وهي درجة زائدة. وإيصال الخير والنفع له، وهي درجة أعلى وأعظم، فهي تبدأ بكظم الغيظ، وهو: أن لا تؤذى من آذاك، ثم العفو، وهو أن تسامحه، وأن تغفر له زلته. والإحسان، وهو: أن تبادله مكان الإساءة منه إحساناً منك، ﴿وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾، ﴿فَمَنْ عَفَ وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ﴾، ﴿وَلِيَعْفُوا وَلِيَصْفُحُوا﴾.

وفي الأثر: «إن الله أمرني أن أصل من قطعني، وأن أعفو عن من ظلمني، وأن أعطي من حرمني».

ومشهد القضاء: وهي أن تعلم أنه ما آذاك إلا بقضاء من الله وقدر، فإن العبد سبب من الأسباب، وأن المقدر والقاضي هو الله، فتسلم وتذعن لموالك.

ومشهد الكفارة: وهي أن هذا الأذى كفارة من ذنوبك وحطٌّ من سيئاتك، ومحوٌّ لزلاتك، ورفعه لدرجاتك، ﴿فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتُلُوا لَا كَفَرُنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ﴾.

من الحكمة التي يوتاها كثير من المؤمنين، نزع فتيل العداوة، ﴿ادْفِعْ بِالْيَتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ﴾، «السلم من سلم المسلمين من نسانه ويده».

أي: أن تلقى من آذاك ببـشـرـ وـبـكـلـمـةـ لـيـنـةـ، وـبـوـجـهـ طـلـيقـ، لـتـنـزـعـ مـنـهـ أـتـوـنـ العـداـوـةـ، وـتـطـفـئـ نـارـ الـخـصـوـمـةـ، ﴿وَقُلْ لِعِبَادِي يَقُولُوا أَتِيَ هِيَ أَحْسَنُ إِنْ الشَّيْطَانَ يَنْزَغُ بَيْنَهُمْ﴾.

كُنْ رِيقَ الْبَشْرِ إِنَّ الْحُرْشَ يَمْتَهِنُ  
صـحـيـفـةـ وـعـلـيـهـ الـبـشـرـ عـنـوانـ

ومن مشاهد التوحيد في أذى من يؤذيك:

مشهد معرفة تقصير النفس: وهو أن هذا لم يُسلط عليك إلا بذنب منك أنت، ﴿أَوَلَمَا أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مُثْلِيَّهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنفُسِكُمْ﴾، ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ أَيْدِيَكُمْ﴾.

وهناك مشهد عظيم، وهو مشهد تحمد الله عليه وتشكره، وهو: أن جعلك مظلوماً لا ظالماً.

وبعض السلف كان يقول: اللهم اجعلني مظلوماً لا ظالماً. وهذا كابنـ آدمـ، إذ قال خـيـرـهـماـ: ﴿لَئِنْ بَسَطْتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِتَقْتُلْنِي مَا أَنَاْ بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لَا قْتَلْكَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَلَمِينَ﴾.

وهناك مشهد لطيف آخر، وهو: مشهد الرحمة وهو: أن ترحم من آذاك، فإنه يستحق الرحمة، فإن إصراره على الأدئ، وجرأاته على مجاهرة الله بأذية مسلم: يستحق أن ترق له، وأن ترحمه، وأن تنقذه من هذا، «انصر أخاك ظالماً أو مظلوماً».

ولما آذى مسطح أبا بكر في عرضه وفي ابنته عائشة، حلف أبو بكر لا ينفق على مسطح، وكان فقيراً ينفق عليه أبو بكر، فأنزل الله: ﴿وَلَا يَأْتِلُ أُولُوا الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةُ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي الْقُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمَهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَيَعْفُوا وَلَيَصْفَحُوا أَلَا تَحْبُونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ﴾. قال أبو بكر: بل أحب أن يغفر الله لي. فأعاد له النفقه وعفا عنه.

وقال عبيدة بن حصن لعمر: هي يا عمر؟ والله ما تعطينا الجزل، ولا تحكم علينا بالعدل. فهم به عمر، فقال الحر بن قيس: يا أمير المؤمنين، إن الله يقول: ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ﴾، قال: فوالله ما جاوزها عمر، وكان وقائياً عند كتاب الله.

وقال يوسف لأخوه: ﴿لَا تَتَرَبَّأْ كُمْ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللَّهُ لَكُمْ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ﴾.

وأعلنها عليه في الملا فيمن آذاه وطرده وحاربه من كفار قريش، قال: «اذهبوا فأنتم الطلقاء». قالها يوم الفتح، وفي الحديث: «ليس الشديد بالصرعة، إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب».

قال ابن المبارك:

فَكُنْ لَهُمْ كَذِي الرَّحْمِ الشَّفِيقِ  
إِذَا صَاحَبَ قَوْمًا أَهْلَ وَدٍ  
فَتَبَقَّى فِي الزَّمَانِ بِلَا رَفِيقٍ  
وَلَا تَأْخُذْ بِزَلَّةٍ كُلُّ قَوْمٍ

قال بعضهم: موجود في الإنجيل: اغفر لمن أخطأ عليك مرةً سبع مرات. ﴿فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ﴾.

أي: من أخطأ عليك مرة فكرر عليه العفو سبع مرات، ليسلم لك دينك وعرضك، ويرتاح قلبك، فإن القصاص من أعصابك ومن دمك، ومن نومك ومن راحتك ومن عرضك، وليس من الآخرين.

قال الهندو في مثيل لهم: «الذي يقهر نفسه: أشجع من الذي يفتح مدينة». ﴿إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةٌ بِالسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبُّه﴾.



## وقفة

«أما دعوة ذي النون، فإن فيها من كمال التوحيد والتنزيه للرب تعالى، واعتراف العبد بظلمه وذنبه، ما هو من أبلغ أدوية الكرب والهم والغم، وأبلغ الوسائل إلى الله سبحانه في قضاء الحاجات، فإن التوحيد والتنزيه يتضمنان إثبات كل كمال لله، وسلب كل نقص وعيوب وتمثيل عنه.

والاعتراف بالظلم يتضمن إيمان العبد بالشرع والثواب والعقاب، ويُوجب انكساره ورجوعه إلى الله، واستقالته عثرته، والاعتراف بعبوديته وافتقاره إلى ربه، فهاهنا أربعة أمور قد وقع التوسل بها: التوحيد، والتزية، والعبودية، والاعتراف.»

﴿وَيَشْرِّرُ الصَّابِرِينَ ١٥٥﴾ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ١٥٦﴾ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَتَّدُونَ﴾.

## ﴿كَبَرَ﴾

### اعتن بالظاهر والباطن

صفاء النفس بصفاء الثوب، وهنا أمر لطيف وشيء شريف، وهو أن بعض الحكماء يقول: من اتسخ ثوبه، تكدرت نفسه. وهذا أمر ظاهر.

وكثير من الناس يأتيه الكدر بسبب اتساخ ثوبه، أو تغير هندامه، أو عدم ترتيب مكتبه، أو اختلاط الأوراق عنده، أو اضطراب مواعيده و برنامجه اليومي، والكون بُني على النظام، فمن عرف حقيقة هذا الدين، علم أنه جاء لتنظيم حياة العبد، قليلها وكثيرها، صغيرها وجليلها، وكل شيء عنده بحسبان، ﴿مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ﴾. وفي حديث عند الترمذى: «إِنَّ اللَّهَ نَظِيفٌ يُحِبُّ النِّظَافَةَ».

و عند مسلم في الصحيح: «إِنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ».

وفي حديث حسن: «تَجْمَلُوا حَتَّى تَكُونُوا كَأَنْكُمْ شَامِةٌ فِي عَيْنِ النَّاسِ».

يَمْشُونَ فِي الْحُلُلِ الْمُضَاعِفِ نَسْجُهَا  
مَشِيَ الْجَمَالِ إِلَى الْجَمَالِ الْبُزُلِ  
وَأَوْلُ الْجَمَالِ: الْإِهْتَمَامُ بِالْفَغْسِلِ. وَعِنْدَ الْبَخَارِيِّ: «حَقٌّ عَلَى الْمُسْلِمِ أَنْ  
يَغْتَسِلَ فِي كُلِّ سَبْعَةِ أَيَّامٍ يَوْمًا، يَغْسِلُ فِيهِ رَأْسَهُ وَجَسْمَهُ».

هَذَا عَلَى أَقْلِ تَقْدِيرٍ. وَكَانَ بَعْضُ الصَّالِحِينَ يَغْتَسِلُ كُلِّ يَوْمٍ مَرَّةً، كَعُثْمَانَ  
ابْنَ عَفَانَ فِيمَا وَرَدَ عَنْهُ، **﴿هَذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ﴾**.

وَمِنْهَا خَصَالُ الْفَطْرَةِ: كِإِعْفَاءِ الْلَّحِيَّةِ، وَقَصْ الشَّارِبِ، وَتَقْلِيمِ الْأَظَافِرِ،  
وَأَخْذِ الشَّعْرِ الزَّائِدِ مِنَ الْجَسْمِ، وَالسَّوَالِكِ، وَالْطَّيْبِ، وَتَخْلِيلِ الْأَسْنَانِ،  
وَتَنْظِيفِ الْمَلَابِسِ، وَالْإِعْتِنَاءُ بِالْمَظَهَرِ، فَإِنْ هَذَا مَا يَوْسِعُ الْصَّدْرَ وَيَفْسِحُ  
الْخَاطِرَ. وَمِنْهَا لِبْسُ الْبَيَاضِ، **﴿إِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَنْزَلُ بِثِيَابٍ بَيْضَاءَ﴾**.

رَقَاقُ النَّعَالِ طَيْبًا حُجْرَاتُهُمْ  
يُحْيَيْنَ بِالرَّيْحَانِ يَوْمَ السَّبَابِ  
وَقَدْ عَقَدَ الْبَخَارِيُّ بَابَ لِبْسِ الْبَيَاضِ: «إِنَّ الْمَلَائِكَةَ تَنْزَلُ بِثِيَابٍ بَيْضَاءَ  
عَلَيْهِمْ عَمَائِمَ بَيْضَاءَ».

وَمِنْهَا تَرْتِيبُ الْمَوَاعِيدِ فِي دَفْتَرٍ صَغِيرٍ، وَتَنْظِيمُ الْوَقْتِ، فَوْقَتُ لِلْقِرَاءَةِ،  
وَوْقَتُ لِلْعِبَادَةِ، وَوْقَتُ لِلْمَطَاعَةِ، وَوْقَتُ لِلرَّاحَةِ، **﴿لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ﴾**، **﴿وَإِنَّ  
مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نَنْزِلُهُ إِلَّا بِقَدْرٍ مَعْلُومٍ﴾**.

فِي مَكْتَبَةِ الْكُونْجِرِسِ لَوْحَةٌ مَكْتُوبٌ عَلَيْهَا: الْكُونْ بُنِيَ عَلَى النَّظَامِ. وَهَذَا  
صَحِيحٌ، فِي الشَّرَائِعِ السَّمَاوِيَّةِ الدُّعُوَةُ إِلَى التَّنْظِيمِ وَالتَّسْيِيقِ وَالتَّرْتِيبِ،  
وَأَخْبَرَ - سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى - أَنَّ الْكُونَ لَيْسَ لَهُوَ وَلَا عَبْثًا، وَأَنَّهُ بِقَضَاءِ وَقْدَرٍ،  
وَأَنَّهُ بِتَرْتِيبٍ وَبِحَسْبَانٍ: **﴿الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ﴾**، **﴿لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا  
وَلَا الْقَمَرُ يَنْبَغِي لَهَا﴾**

أَن تَدْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا الْلَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبُحُونَ ﴿١﴾، ﴿وَالْقَمَرُ  
قَدْرَنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ﴾، ﴿وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَالِيَّيْنِ  
فَمَحَوْنَا عَالِيَّةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبَصِّرَةً لِتَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُوا  
عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ وَكُلُّ شَيْءٍ فَصَلَّنَاهُ تَفْصِيلًا﴾، ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا  
بَاطِلًا﴾، ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَا عَبِينَ \* لَوْ أَرَدْنَا أَن نَّتَخَذَ  
لَهُوَا لَا تَخَذِنَاهُ مِنْ لَدُنَّا إِن كُنَّا فَاعِلِينَ﴾.

﴿وَقُلِ اعْمَلُوا﴾

كان حكماء اليونان إذا أرادوا معالجة المصايب بالأوهام والقلق  
والأمراض النفسية: يجبرونه على العمل في الفلاحة والبساتين، فما يمرّ  
وقت قصير إلا وقد عادت إليه عافيته وطمأنينته، ﴿فَامْشُوا فِي مَنَابِكُهَا﴾،  
﴿وَقُلِ اعْمَلُوا﴾.

إن أهل الأعمال اليدوية هم أكثر الناس راحة وسعادة وبساطة بال،  
وانظر إلى هؤلاء العمال كيف يملكون من سعة البال وقوه الأجسام، بسبب  
حركتهم ونشاطهم ومزاولاتهم، «وأعوذ بك من العجز والكسل».

### ﴿نَبِيٌّ﴾

### التَّجَزِيُّ إِلَى اللَّهِ

الله: هو الاسم الجليل العظيم، هو أعرف المعرف، فيه معنىًّا لطيف،  
قيل: هو من أله، وهو الذي تأله القلوب، وتحبه، وتسكن إليه، وترضى به،  
وترکن إليه، ولا يمكن للقلب أبداً أن يسكن أو يرتاح أو يطمئنَّ لغيره

سبحانه، ولذلك عَلِمَ فاطمة ابنته دعاء الكلب: «الله، الله ربِّي لا أشرك به شيئاً». وهو حديث صحيح، ﴿قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾، ﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ﴾، ﴿اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ﴾، ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتُ مَطْوِيَّاتٍ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾، ﴿يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطْيَ السِّجْلَ لِلْكِتَبِ﴾، ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَرُولَا﴾.

### ﴿كَلَّتْ﴾

#### عليه توكلتُ

ومن أعظم ما يُضفي السعادة على العبد ركونه إلى ربِّه، وتوكله عليه، واكتفاءه بولايته ورعايته وحراسته، ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيَاً﴾، ﴿إِنَّ وَلِيَ اللَّهِ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَبَ وَهُوَ يَتَوَلَّ الصَّالِحِينَ﴾، ﴿أَلَا إِنَّ أُولَئِكَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾.

### ﴿كَلَّتْ﴾

#### أجمعوا على ثلاثة

طالعت الكتب التي تعنتي بمسألة القلق والاضطراب، سواء كانت لسالفا من محدثين وأدباء ومربيين ومؤرخين أو لغيرهم، مع النشرات والكتب الشرقية والغربية المترجمة، والدوريات والمجلات، فوجدت الجميع مجمعين على ثلاثة أسس من أراد الشفاء والعافية وانشراح الصدر، وهي:

أولاً: الاتصال بالله عز وجل، وعبوديته، وطاعته واللجوء إليه، وهي مسألة الإيمان الكبرى، ﴿فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ﴾ .

الثاني: إغلاق ملف الماضي، بما فيه ودموعه، وأحزانه ومصائبه، وألامه وهمومه، والبدء بحياة جديدة مع يوم جديد.

الثالث: ترك المستقبل الغائب، وعدم الاشتغال به والانهماك فيه، وترك التوقعات والانتظارات والتوجسات، وإنما العيش في حدود اليوم فحسب.

قال عليٌّ: إياكم وطول الأمل، فإنه يُنسى، ﴿وَظَنُوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجِعُونَ﴾ .

إياك وتصديق الأرجيف والشائعات، فإن الله قال عن أعدائه: ﴿يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ﴾ .

وعرفتُ أنساً من سنوات عديدة، وهم ينتظرون أموراً ومصائب وحوادث وكوارث لم تقع، ولا يزالون يخوّفون أنفسهم وغيرهم منها، فسبحان الله ما أند عيشهم!! ومثل هؤلاء كالسجين المعدّ عند الصينيين، فإنهم يجعلونه تحت أنبوب يقطر على رأسه قطرة من الماء في الدقيقة الواحدة، فيبقى هذا السجين ينتظر كل قطرة ثم يصيبه الجنون، ويفقد عقله. وقد وصف الله أهل النار فقال: ﴿لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُوا وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا﴾ ، ﴿لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَ﴾ ، ﴿كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَلَنَا هُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا﴾ .

## أَحْلٌ ظَالِمَكَ عَلَى اللَّهِ

إِلَى الدِّيَانِ يَوْمَ الْحَسْرِ نَمْضِي  
وَعِنْدَ اللَّهِ تَجْتَمِعُ الْخَصْوُمُ  
وَيَكْفِي الْعَبْدَ إِنْصَافًا وَعَدْلًا أَنْ يَنْتَظِرْ يَوْمًا يَجْمِعُ اللَّهُ فِيهِ الْأَوْلَىنَ  
وَالآخْرِينَ، لَا ظُلْمٌ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ، وَالْحَكْمُ هُوَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، وَالشَّهُودُ  
الْمَلَائِكَةُ، ﴿وَنَصَّعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ  
مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا وَكَفَى بِنَا حَاسِبِينَ﴾.



## كسرى وعجوز

وذكر بُزْرُجْمَهْرُ حَكِيمُ فَارِسٍ: أَنَّ عَجُوزًا فَارِسِيَّةً كَانَ عِنْدَهَا دَجَاجٌ فِي  
كُوْخٍ مَجاورٍ لِقَصْرِ كَسْرَى الْحَاكِمِ، فَسَافَرَتِ إِلَى قَرْيَةٍ أُخْرَى، فَقَالَتْ: يَا رَبَّ  
أَسْتَوْدِعُكَ الدَّجَاجَ، فَلَمَّا غَابَتْ، عَدَ كَسْرَى عَلَى كُوْخَهَا لِيُوْسِعَ قَصْرَهُ  
وَبِسْتَانَهُ، فَذَبَحَ جُنُودَهُ الدَّجَاجَ، وَهَدَمُوا الْكُوْخَ، فَعَادَتِ الْعَجُوزُ فَالْتَفَتَتْ إِلَى  
السَّمَاءِ وَقَالَتْ: يَا رَبَّ، غَبَّتْ أَنَا فَأَئِنْ أَنْتَ! فَأَنْصَفَهَا اللَّهُ وَأَنْتَقَمَ لَهَا، فَعَدَا  
ابْنَ كَسْرَى عَلَى أَبِيهِ بِالسَّكِينِ فَقَتَلَهُ عَلَى فَرَاشِهِ، ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ  
وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ﴾، لِيَقُلَّا جَمِيعًا نَكُونُ كَخَيْرِيِّ ابْنِي آدَمَ الْقَائِلِ:  
﴿لَئِنْ بَسَطْتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ﴾. «كَنْ عَبْدَ اللَّهِ  
الْمَقْتُولُ، وَلَا تَكُنْ عَبْدَ اللَّهِ الْقَاتِلُ»، إِنْ عِنْدَ الْمُسْلِمِ مَبْدَأً وَرِسَالَةً وَقَضِيَّةً  
أَعْظَمُ مِنَ الْاِنْتِقَامِ وَالْتَّشْفِيِّ وَالْحَقْدِ وَالْكَرَاهِيَّةِ.



## مركب النَّصْ قد يكون مركب كمال

﴿لَا تَحْسُبُوهُ شَرًّا لَّكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ﴾. بعض العباقرة شقّوا طريقهم بصمود، لإحساسهم بنقص عارض، فكثير من العلماء كانوا موالٍ، كعطاء، وسعید بن جبیر، وقتادة، والبخاري، والترمذی، وأبی حنيفة. وكثير من أذكياء العالم وبحور الشريعة أصابهم العمى، كابن عباس، وقتادة، وابن أم مكتوم، والأعمش، ويزيد بن هارون.

ومن العلماء المتأخرین: الشيخ محمد بن إبراهيم آل الشيخ، والشيخ عبدالله بن حميد والشيخ عبدالعزيز بن باز. وقرأتُ عن أذكياء ومحترعين وعباقرة عربیین كثيرٌ كان بهم عاهات، فهذا أعمى، وذاك أصمُّ، وآخر أعرج، وثانٌ مُّقْعَدٌ، ومع ذلك أثَرُوا في التاريخ، وأثَرُوا في حياة البشرية بالعلوم والاختراعات والكشف. ﴿وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ﴾.

ليست الشهادة العلمية الراقية كلَّ شيءٍ، لا تهتمُّ ولا تفتَّ ولا تضيقُ ذرعاً لأنك لم تقلِ الشهادة الجامعية، أو الماجستير، أو الدكتوراه، فإنها ليست كل شيء، بإمكانك أن تؤثِّر وأن تلمع وأن تقدم للأمة خيراً كثيراً، ولو لم تكن صاحب شهادة علمية. كم من رجل شهير خطير نافع لا يحمل شهادة، إنما شقَّ طريقه بعصَامِيَّته وطموحه وهمته وصموده. نظرتُ في عصرنا الحاضر فرأيتُ كثيراً من المؤثِّرين في العلم الشرعي والدعوة والوعي والتربيَّة والفكَّر والأدب، لم يكن عندهم شهادات عالمية، مثل الشيخ ابن باز، مالك بن نبي، العقاد، الطنطاوي، أبى زهرة، المودودي، الندوبي، وجمع كثير.

ودونك علماء السلف، والعباقرة الذين مروا في القرون المفضلة.

**نَفْسُ عَصَامٍ سَوَدَتْ عَصَاماً وَعَلِمَتْهُ الْكَرَّ وَالْإِقْدَاماً**

وعلى الضد من ذلك آلاف الدكتاترة في العالم طولاً وعرضًا، **﴿هَلْ تُحِسُّ مِنْهُمْ مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزاً﴾**.

القناعة كنز عظيم، وفي الحديث الصحيح: «ارض بما قسم الله لك تكون أغنى الناس».

ارض بأهلك، بدخلك، بمركبك، بأبنائك، بوظيفتك، تجد السعادة والطمأنينة.

وفي الحديث الصحيح: «الغنى غنى النفس».

وليس بكثرة العرض ولا بالأموال ولا بالمنصب، لكن راحة النفس، ورضاهما بما قسم الله.

وفي الحديث الصحيح: «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبْدَ الْغَنِيَ التَّقِيَ الْخَفِيِّ». وحديث: «اللَّهُمَّ اجْعَلْنَا فِي قُلُوبِ الْمُرْسَلِينَ».

قال أحدهم: ركبت مع صاحب سيارة من المطار، متوجّهاً إلى مدينة من المدن، فرأيت هذا السائق مسروراً جذلاً، حاماً لله وشاكرًا، وذاكراً لموه، فسألته عن أهله فأخبرني أنّ عنده أسرتين، وأكثر من عشرة أبناء، ودخله في الشهر ثمانمائه ريال فحسب، وعنه غرف قديمة يسكنها هو وأهله، وهو مرتاح البال، لأنّه راضٍ بما قسم الله له.

قال: فعجبتُ حينما قارنتُ بين هذا وبين أناس يملكون مليارات من الأموال والقصور والدور، وهم يعيشون ضنكًا من المعيشة، فعرفتُ أن السعادة ليست في المال.

عرفتُ خبر تاجر كبير، وثري شهير عنده آلاف الملايين وعشرات القصور والدور، وكان ضيقَ الْخُلُقِ، شرسَ التعامل، ثائرَ الطبع، كاسفَ البال، مات في غرية عن أهله، لأنه لم يرض بما أعطاه الله إياه، ﴿ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ \* كَلَّا إِنَّهُ كَانَ لَا يَاتَنَا عَبِيدًا﴾.

من معالم راحة البال عند العربي القديم أن يخلو بنفسه في الصحراء، وينفرد عن الأحياء، يقول أحدهم:

عوى الذئبُ فاستأنستُ بالذئبِ إذْ عوى  
وصَوْتَ إِنْسَانٌ فكَدَتُ أَطْيَرُ  
وقد خرج أبو ذر إلى الريذنة. وقال سفيان الثوري: وددتُ أني في شعب من الشعاب لا يعرفني أحد! وفي الحديث: «يُوشك أن يكون خير مال المسلم: غنم يتبع بها موقع القطر وشفع الجبال، يفرُّ بيديه من الفتنة».

فإذا حصلتِ الفتنة كان الإسلام للعبد: الفرار منها، كما فعل ابن عمر وأسامة بن زيد ومحمد بن مسلمة لما قُتل عثمان.

عرفتُ أنساً ما أصابهم الفقر والكدر وضيق الصدر إلا بسبب بعدهم عن الله عز وجل، فتجد أحدهم كان غنيّاً ورزقه واسع، وهو في عافية من ربه، وفي خير من مولاه، فأعرض عن طاعة الله، وتهانون بالصلوة، واقترف كبائر الذنوب، فسلبه ربه عافية بدنه، وسعة رزقه، وابتلاه بالفقر والهم

والغمٌ، فأصبح من نكٍ إلى نكٍ، ومن بلاء إلى بلاء، ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي  
فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً﴾، ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُنْ مُغِيرًا نَعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى  
يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ﴾، وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فِيمَا كَسَبْتُ  
أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَنْ كَثِيرٍ﴾، ﴿وَأَنَّ لَوْ اسْتَقَامُوا عَلَى الظَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُمْ مَاءً  
غَدَقًا﴾.

وَدِدْتُ أَنَّ عَنِي وَصْفَةً سُحْرِيَّةً أَلْقَيْهَا عَلَى هُمُومِكَ وَغَمُومِكَ وَأَحْزَانِكَ،  
فَإِذَا هِيَ تَلْقَفَ مَا يَأْفِكُونَ، لَكِنَّ مَنْ أَيْنَ لِي؟! وَلَكِنْ سَوْفَ أَخْبُرُكَ بِوَصْفَةٍ  
طَبِيَّةٍ مِنْ عِيَادَةِ عُلَمَاءِ الْمَلَّةِ وَرُوَادِ الشَّرِيعَةِ، وَهِيَ: اعْبُدِ الْخَالِقَ، وَارْضُ  
بِالرِّزْقِ، وَسُلِّمْ بِالْقَضَاءِ، وَازْهَدْ فِي الدُّنْيَا، وَقُصُّ الْأَمْلِ. اَنْتَهِي.

عَجِبْتُ لِعَالِمِ نُفْسَانِي شَهِيرٍ أَمْرِيْكِيًّا، اسْمُهُ «وَلِيْمُ جَمِسْ»، هُوَ أَبُو عِلْمِ  
النُّفْسِ عِنْهُمْ، يَقُولُ: إِنَّا نَحْنُ الْبَشَرُ نَفْكِرُ فِيمَا لَا نَمْلِكُ، وَلَا نَشْكُرُ اللَّهَ  
عَلَى مَا نَمْلِكُ، وَنَنْتَظِرُ إِلَى الْجَانِبِ الْمَأْسُوِيِّ الْمُظْلَمُ فِي حَيَاتِنَا، وَلَا نَنْتَظِرُ إِلَى  
الْجَانِبِ الْمَشْرُقِ فِيهَا، وَنَتْحَسِّرُ عَلَى مَا يَنْقُصُنَا، وَلَا نَسْعَدُ بِمَا عَنْدُنَا، ﴿لَئِنْ  
شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمْ﴾، «وَأَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ نُفْسِ لَا تَشْبَعُ».

وَفِي الْحَدِيثِ: «مَنْ أَصَبَحَ وَالْآخِرَةُ هُمُّهُ، جَمِيعُ اللَّهِ شَمْلُهُ، وَجَعَلَ غُنَاهُ  
فِي قَلْبِهِ، وَأَتَتْهُ الدُّنْيَا وَهِيَ رَاغِمَةٌ، وَمَنْ أَصَبَحَ وَالدُّنْيَا هُمُّهُ، فَرَقَ اللَّهُ عَلَيْهِ  
شَمْلُهُ، وَجَعَلَ فَقْرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ، وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا مَا كُتِبَ لَهُ». ﴿وَلَئِنْ  
سَأَلْتُهُمْ مِنْ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى  
يُؤْفِكُونَ﴾.

## وأخيراً اعترفوا

«سخروف» عالم روسي، نفي إلى جزيرة سيبيريا، لأفكاره المخالفة للإلحاد، والكفر بالله، فكان ينادي أن هناك قوّة فاعلة مؤثرة في العالم، خلاف ما يقوله الشيوعيون: لا إله والحياة مادة. ومعنى هذا: أن النفوس مفطورة على التوحيد. **﴿فَطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾**.

إن الملحد لا مكان له هنا وهناك؛ لأنه منكوس الفطرة، خاوي الضمير، مبتور الإرادة، مخالف لمنهج الله في الأرض.

قابلتُ أستاداً مسلماً في معهد الفكر الإسلامي بواشنطن قبل سقوط الشيوعية - أو الاتحاد السوفيتي - بستين، فذكر لي هذه الآية: **﴿وَنَقَّلْبُ أَفْدِلَتِهِمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾** وقال: سوف تتم هذه الآية فيهم: **﴿فَأَتَى اللَّهُ بِنِيَانِهِمْ مِنَ الْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِنْ فَوْقِهِمْ﴾**، **﴿فَأَعْرَضُوا فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْعَرْمِ﴾**، **﴿فَكَلَّا أَخْدَنَا بِذَنْبِهِ﴾** **﴿فَيَأْتِيهِمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾**.



## لحظاتٌ مع الحمقى

للزيارات في مجلة «الرسالة» كلامٌ عجيب، ومقالة رائعة في وصف الشيوعية، حينما أرسلوا سفينة الفضاء إلى القمر وعادت، فكتب أحد روادها مقالاً في صحيفة «البرافدا» الروسية، يقول فيها: صعدنا إلى السماء فلم نجد هناك إلهًا ولا نارًا ولا ملائكة.

فكتب الزيات مقالة يقول فيها: «عجبًا لكم أيها الحُمُر الحمقى!! أتظنون أنكم سوف ترون ربكم على عرشه بارزاً، وسوف ترون الحور العين في الجنات يمشين في الحرير، وسوف تسمعون رقرقة الكوثر، وسوف تشمون رائحة المعذّبين في النار، إنكم إن ظننتم ذلك خسرتم خسرانكم الذي تعيشونه، ولكن لا أفسر ذلك التيه والضلال والانحراف والحمق إلا بالشيوعية والإلحاد الذي في رؤوسكم. إن الشيوعية يوم بلا غد، وأرض بلا سماء، وعمل بلا خاتمة، وسعي بلا نتيجة...» إلى آخر ما قال، «أم تحسب أن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلا كالأنعام بل هم أضل سبيلاً»، «لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يصررون بها ولهم آذان لا يسمعون بها»، «ومن يهين الله فما له من مكرم»، «أعمالهم كسراب بقية»، «أعمالهم كرماد اشتدت به الرّيح في يوم عاصف».

ومن كلام العقاد في كتاب «مذهب ذوي العاهات»، وهو ينهد غاضبًا على هذه الشيوعية، وعلى هذا الإلحاد السخيف الذي وقع في العالم، كلامٌ ما معناه: إن الفطرة السوية تقبل هذا الدين الحق، دين الإسلام، أما

المعاقون عقلياً والمتخلفون وأهل الأفكار العفنة القاصرة، فإنها يمكن أن ترتكب الإلحاد. ﴿ وَطَبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ .

إن الإلحاد ضرية قاسمة للفكر، وهو أشبه بما يُحدثه الأطفال في عالمهم، وهو خطيئة ما عرف الدهر أكبر منها خطيئة. ولذلك قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ أَفِي اللَّهِ شَكٌ... ﴾ !!

يعني: أن الأمر لا شك فيه، وهو ظاهر. بل ذكر ابن تيمية: أن الصانع - يعني: الله سبحانه وتعالى - لم ينكره أحد في الظاهر إلا فرعون، مع العلم أنه معترف به في باطنه، وفي داخله، ولذلك يقول موسى: ﴿ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنْزَلَ هُوَ لَاءِ إِلَّا رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَائِرَ وَإِنِّي لَأَظُنُّكَ يَا فَرَّعَوْنَ مَشْبُورًا ﴾ ، ولكن فرعون في آخر المطاف صرخ بما في قلبه: ﴿ آمَنَتْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا الَّذِي آمَنَتْ بِهِ بَنُوا إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ .



## الإيمان طريق النجاة

في كتاب «الله يتجلّى في عصر العلم»، وكتاب «الطب محرب الإيمان» حقيقة وهي: وجدتُ أن أكثر مُعين للعبد في التخلص من همومه وغمومه، هو الإيمان بالله عز وجل، وتفويض الأمر إليه، ﴿ وَأَفْوَضُ أُمْرِي إِلَى اللَّهِ ﴾ ، ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ﴾ .

من يعلم أن هذا بقضاء وقدر، يهد قلبه للرضا والتسليم، أو نحو ذلك، ﴿ وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴾ .

وأعلمُ أني لم تُصِبْنِي مصيبةٌ مِنَ اللَّهِ إِلَّا قَدْ أَصَابَتْ فَتَىَ قَبْلِي

إن كُتَّاب الغرب اللامعين، مثل «كرسي مريسون»، و«الكسس كاريل»، و«دايل كارنيجي»، يعترفون أن المنقذ للغرب المادي المتدهور في حياتهم إنما هو الإيمان بالله عز وجل، وذكروا أن السبب الكبير والسر الأعظم في حوادث الانتحارات التي أصبحت ظاهرة في الغرب، إنما هو الإلحاد والإعراض عن الله - عز وجل - رب العالمين، ﴿لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ﴾، ﴿وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَانَمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطُفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ﴾.

ذكرت جريدة «الشرق الأوسط» في عددها بتاريخ ٢١/٤/١٤١٥هـ، نقلًا عن مذكرات عقيلة الرئيس الأمريكي السابق «جورج بوش»: أنها حاولت الانتحار أكثر من مرة، وقادت السيارة إلى الهاوية تطلب الموت مظانًا، وحاولت أن تختفق.

لقد حضر قزمان معركة أحد يقاتل فيها مع المسلمين فقاتل قتالاً شديداً. قال الناس: هنيئاً له الجنة. فقال ﷺ: «إنه من أهل النار!! فاشتدت به جراحه فلم يصبر، فقتل نفسه بالسيف فمات، ﴿الَّذِينَ ضَلَّ سَعِيْهِمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسُبُونَ أَنَّهُمْ يَحْسِنُونَ صُنْعًا﴾.

وهذا معنى قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا﴾.

إن المسلم لا يقدم على مثل هذه الأمور، مهما بلغت الحال. إن ركعتين بوضوء وخشوع وخضوع كفيلتان أن تُنهيا كل هذا الغم والكدر والهم والإحباط، ﴿وَمِنْ آنَاءِ اللَّيْلِ فَسَبَّحَ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى﴾.

إن القرآن يتساءل عن هذا العالم، وعن انحرافه وضلاله فيقول: ﴿فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾! ما هو الذي يردهم عن الإيمان، وقد وضحت الحجة، وقامت الحجة، وبان الدليل، وظهر الحق، وسطع البرهان. ﴿سَرِّهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ﴾، يتبين لهم أنَّ محمدًا ﷺ صادق، وأنَّ الله إله يستحق العبادة، وأنَّ الإسلام دين كامل يستحق أن يعتنقه العالم، ﴿وَمَن يُسْلِمْ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوهَ الْوُثْقَى﴾.

## فِي

### حتى الكُفَّار درجات

في مذكرات الرئيس «جورج بوش» بعنوان «سيرة إلى الأمام»: ذكر أنه حضر جنازة «برجنيف»، رئيس الاتحاد السوفيتي في موسكو، قال: فوجدتها جنازة مظلمة قاتمة، ليس فيها إيمان ولا روح. لأن «بوش» نصراني وأولئك ملاحدة، ﴿وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُمْ مَوْدَةً لِلَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَارَى﴾. فانظر كيف أدرك هذا مع ضلاله انحراف أولئك، لأنَّ الأمر أصبح نسبياً، فكيف لو عرف بوش الإسلام، دين الله الحق؟! ﴿وَمَن يَبْتَغَ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾.

وذكرني هذا بمقالة لشيخ الإسلام ابن تيمية، وهو يتحدث عن أحد البطائحيه (الفرق الضالة الصوفية المنحرفة)، يقول هذا البطائحي لابن تيمية: ما لكم يا ابن تيمية إذا جئنا إليكم . يعني أهل السنة . بارت كرامتنا وبطلت ، وإذا ذهبنا إلى التتر المغول الكفار ظهرت كرامتنا؟ قال ابن تيمية: أتدرى ما مثنا ومثلكم ومثل التتار؟ أما نحن فخيول بيض، وأنتم بُلُق، والتتر سُود ، فالبُلُق إذا دخل بين السود أصبح أبيض ، وإذا خالط البيض أصبح أسود ، فأنتم عندكم بقية من نور ، إذا دخلتم مع أهل الكفر ظهر هذا النور ، وإذا أتيتم إلينا ونحن أهل النور الأعظم والسنن ، ظهر ظلامكم وسودادكم ، فهذا مثلكم ومثلنا ومثل التتار . ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ ابْيَضُوا وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللَّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ .



### إرادة فولاذية

ذهب طالب من بلاد الإسلام يدرس في الغرب، وفي لندن بالذات، فسكن مع أسرة بريطانية كافرة، ليتعلم اللغة، فكان متدينًا وكان يستيقظ مع الفجر الباكر، فيذهب إلى صنبور الماء ويتوضأ ، وكان ماءً بارداً، ثم يذهب إلى مصلاه فيسجد لربه ويركع ويسبح ويحمد، وكانت عجوز في البيت تلاحظه دائمًا، فسألته بعد أيام: ماذا تفعل؟ قال: أمرني ديني أن أفعل هذا. قالت: فلو أخررت الوقت الباكر حتى ترتاح في نومك ثم تستيقظ. قال: لكنَّ ربي لا يقبل مني إذا أخررت الصلاة عن وقتها. فهزَّت رأسها، وقالت: إرادة تكسر الحديد!! ﴿رِجَالٌ لَا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَاةِ﴾ .

إنها إرادة الإيمان، وقوة اليقين، وسلطان التوحيد. هذه الإرادة هي التي أوحى إلى سحرة فرعون وقد آمنوا بالله رب العالمين في لحظة الصراع العالمي بين موسى وفرعون، قالوا لفرعون: ﴿قَالُوا لَن نُؤْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالَّذِي فَطَرْنَا فَاقْصِرْ مَا أَنْتَ قَاضٍ﴾. وهو التحدي الذي ما سمع بمثله، وأصبح عليهم أن يؤذوا هذا الرسالة في هذه اللحظة، وأن يبلغوا الكلمة الصادقة القوية إلى هذا الملحد الجبار.

لقد دخل حبيب بن زيد إلى مسيلمة يدعوه إلى التوحيد، فأخذ مسيلمة يقطعه بالسيف قطعةً قطعةً، فما أنَّ ولا صاحَ ولا اهتزَ حتى لقي ربه شهيداً، ﴿وَالشُّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرٌ هُمْ وَنُورٌ هُمْ﴾.

ورفع حبيب بن عدي على مشنقة الموت، فأنسد:

ولستُ أبالي حين أُقتلُ مُسْلِماً      على أيِّ جنبٍ كَانَ فِي اللَّهِ مَصْرُعِي



### فطرة الله

إذا اشتدَّ الظلام وز مجر الرعد وقصفت الريح، استيقظتِ الفطرة. ﴿جَاءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمْ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُوا أَنَّهُمْ أُحْيَطُ بِهِمْ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾. غير أنَّ المسلم يدعو ربِّه في الشدة والرخاء، والسراء والضراء: ﴿فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ \* لَلَّبَسَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبَعَّثُونَ﴾. إنَّ الكثير يسأل الله وقت حاجته وهو متضرع إلى ربِّه، فإذا تحققَ مطلبُه أعرض ونأى بجانبه، والله عز وجل لا يُلْعَبُ عليه كما يُلْعَبُ

على الولدان، ولا يُخادع كما يُخادع الطفل، **﴿يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ﴾**. إن الذين يلتجئون إلى الله في وقت الصنائع ما هم إلا تلاميذ لذاك الضال المنحرف فرعون، الذي قيل له بعد فوات الأوان: **﴿آتَانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ﴾**.

سمعت هيئة الإذاعة البريطانية تُخبر حين احتلَّ العراقُ الكويت: أن تاتشر رئيسة الوزراء البريطانية السابقة كانت في ولاية كلورادو الأمريكية، فلما سمعت الخبر هرعت إلى الكنيسة وسجدت!

ولا أفسر هذه الظاهرة إلا باستيقاظ الفطرة عند مثل هؤلاء إلى فاطرها عز وجل، مع كفرهم وضلالهم، لأن النفوس مفطورة على الإيمان به تعالى: **«كُلُّ مُولُودٍ يُولَدُ عَلَى الْفَطْرَةِ، فَأَبْوَاهُ يَهُودُهُ أَوْ يَنْصَارُهُ أَوْ يَمْجِسُهُ»**.

### ﴿لَا تَحْزُنْ﴾

#### لَا تَحْزُنْ عَلَى تَأْخُرِ الرِّزْقِ، فَإِنَّهُ بِأَجْلٍ مَسْمَىٰ

الذي يستعجل نصيبه من الرزق، ويبادر الزمن، ويقلق من تأخر رغباته، كالذى يسابق الإمام في الصلاة، ويعلم أنه لا يسلّم إلا بعد الإمام! فالأمور والأرزاق مقدرة، فرُغْ منها قبل خلق الخليقة، بخمسين ألف سنة، **﴿أَتَى أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ﴾**، **﴿وَإِنْ يُرِدُكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادَ لِفَضْلِهِ﴾**.

يقول عمر: **«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ جَلْدِ الْفَاجِرِ، وَعَجْزِ الثَّقَةِ»**. وهذه الكلمة عظيمة صادقة. فلقد طفت بفكري في التاريخ، فوجدت كثيراً من

أعداء الله عز وجل، عندهم من الدأب والجلد والثابرة والطموح: العجب العجب. ووجدتُ كثيراً من المسلمين عندهم من الكسل والفتور والتَّواكُل والتَّخاذل: ما الله به علِيم، فأدركتُ عُمقَ كلامَه عمر - رضي الله عنه -.



### انغماس في العمل النافع

إن الوليد بن المغيرة وأمية بن خلف وال العاص بن وائل أنفقوا أموالهم في محاربة الرسالة ومحابيَّة الحق ﴿فَسَيِّنُفِقُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلِبُونَ﴾. ولكنَّ كثيراً من المسلمين يدخلون بأموالهم، لئلاً يُشَادُ بها منار الفضيلة، ويبُنِي بها صرح الإيمان ﴿وَمَن يَبْخُلْ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَنْ نَفْسِهِ﴾، وهذا جَدَ الفاجر وعَجَزَ الثقة.

في مذَّكريات «جولدا مائير» اليهودية، بعنوان «الحقد»: فإذا هي في مرحلةٍ من مراحل حياتها تَعْمَل سَتَّ عشرةَ ساعةَ بلا انقطاع، في خدمة مبادئها الضَّالَّةِ وأفكارها المنحرفة، حتى أوجدت مع «بن جوريون» دولة، ومن شاء فلينظرُ كتابها.

ورأيتُ ألوفاً من أبناء المسلمين لا يَعْمَلُونَ ولو سَاعَةً واحدة، إنما هم في لَهُ وَأَكْلُ وَشُرْبُ وَنُومُ وَضِيَاعٍ ﴿مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمْ انفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اثْأَلَّتُمُ إِلَى الْأَرْضِ﴾.

كان عمر دَوْوِيَاً في عمله ليلاً ونهاراً، قليل النوم. فقال أهله: ألا تنام؟ قال: لو نمتُ في الليل ضاعتْ نفسي، ولو نمت في النهار ضاعتْ رعيَّتي.

في مذكرات الملك «موسى ديان» بعنوان «السيف والحكم»: كان يطير من دولة إلى دولة، ومن مدينة إلى مدينة، نهاراً وليلاً، سراً وُجهاً، ويحضر الاجتماعات، ويعقد المؤتمرات، وينسق الصفقات، والمعاهدات، ويكتب المذكرات. فقلت: واحسراه، هذا جلد إخوان القردة والخنازير، وذاك عجز كثيرٍ من المسلمين، ولكن هذا جلد الفاجر وعجز الثقة.

لُوكِنْتُ مِنْ مَا زِنْ لَمْ تَسْتَبِحْ إِلَيَّ  
بَنُو الْلَّقِيْطَةِ مِنْ ذُهْلِ بْنِ شَيْبَانَ

لقد حارب عمر العطالة والبطالة والفراغ، وأخرج شباباً سكناً المسجد، فضربهم وقال: اخرجوه واطلبوا الرزق، فإن السماء لا تمطر ذهباً ولا فضة. إن مع الفراغ والعطالة: الوساوس والكدر والمرض النفسي، والانهيار العصبي والهم والغم. وإن مع العمل والنشاط: السرور والحبور والسعادة. وسوف ينتهي عندنا القلق والهم والغم، والأمراض العقلية والعصبية والنفسية إذا قام كل بدوره في الحياة، فعملت المصانع، واشتغلت المعامل، وفتحت الجمعيات الخيرية والتعاونية والدعوية، والمخيّمات والمراكم والملتقيات الأدبية، والدورات العلمية وغيرها.. **﴿وَقُلِ اعْمَلُوا﴾، ﴿فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ﴾، ﴿سَابِقُوا﴾، ﴿وَسَارِعُوا﴾، «وَانْبَيِ اللَّهُ دَاؤُدَّ كَانْ يَأْكُلْ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ».**

وللراشد كتاب، بعنوان «صناعة الحياة»، تحدث عن هذه المسألة بإسهاب، وذكر أن كثيراً من الناس لا يقومون بدورهم في الحياة.

وَكَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ أَحْيَاءٌ، وَلَكِنَّهُمْ كَالْأَمْوَاتِ، لَا يُدْرِكُونَ سَرَّ حَيَاتِهِمْ، وَلَا يُقْدِمُونَ لِمَسْتَقْبَالِهِمْ وَلَا لِأُمَّتِهِمْ، وَلَا لِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا ॥ (رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الْخَوَالِفِ) ॥، (لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولَئِي الْضَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ) ॥.

إِنَّ الْمَرْأَةَ السَّوْدَاءَ الَّتِي كَانَتْ تَقْعُدُ مَسْجِدَ الرَّسُولِ ﷺ قَامَتْ بِدُورِهَا فِي الْحَيَاةِ، وَدَخَلَتْ بِهَا الدُّورَ الْجَنَّةَ ॥ (وَلَا مِنْ مُؤْمِنَةٍ خَيْرٌ مِّنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبْتُكُمْ) ॥.

وَكَذَلِكَ الْفَلَامُ الَّذِي صَنَعَ الْمَنْبِرَ لِلرَّسُولِ ﷺ أَدَى مَا عَلَيْهِ، وَكَسَبَ أَجْرًا بِهَذَا الْأَمْرِ، لَأَنَّ مَوْهِبَتَهُ فِي التِّجَارَةِ ॥ (وَالَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهَدَهُمْ) ॥.

سَمِحَتِ الْوَلَيَّاتُ الْمُتَّحِدَةُ الْأَمْرِيَّكِيَّةُ عَامَ ١٩٨٥ م بِدُخُولِ الدُّعَاءِ الْمُسْلِمِينَ سَجْوَنَ أَمْرِيَّكا، لَأَنَّ الْمُجْرِمِينَ وَالْمَرْوِجِينَ وَالْقَاتِلَةَ، إِذَا اهتَدَوْا إِلَى الْإِسْلَامِ، أَصْبَحُوا أَعْضَاءَ صَالِحِينَ فِي مجَمِعَاتِهِمْ ॥ (أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ) ॥.

دُعَاءُ اثْنَانِ عَظِيمَيْنَ، نَافِعَانِ لِمَنْ أَرَادَ السَّدَادَ فِي الْأَمْرِ وَضَبْطَ النَّفْسِ عَنِ الْأَحْدَاثِ وَالْوَقَائِعِ.

الْأَوَّلُ: حَدِيثُ عَلِيٍّ، أَنَّ الرَّسُولَ ﷺ قَالَ لِهِ: «قُلْ: اللَّهُمَّ اهْدِنِي وَسَدِّنِي». رواه مسلم.

الثَّانِي: حَدِيثُ حَصَينَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، عَنْ أَبِي دَاوُدَ: قَالَ لَهُ ﷺ: «قُلْ: اللَّهُمَّ أَلْهِمْنِي رُشْدِي، وَقِنِّي شَرَّ نَفْسِي». (إِذَا لَمْ يَكُنْ عَوْنُّ مِنَ اللَّهِ لِلْفَتَّى فَأَكْثُرُ مَا يَجْنِي عَلَيْهِ اجْتِهَادُهُ

التعلق بالحياة، وعشق البقاء، وحب العيش، وكراهيّة الموت، يُورّد العبد: الكدر وضيق الصدر والملق والقلق والأرق والرّهق، وقد لام الله اليهود على تعلّقهم بالحياة الدنيا، فقال: ﴿وَتَجَدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسَ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوْمًا حَدُّهُمْ لَوْ يُعْمَرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزْحِزٍ مِّنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمِّرَ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ﴾.

وهنا قضايا، منها: تكير الحياة، والمقصود: أنها أي حياة، ولو كانت حياة البهائم والعمماوات، ولو كانت شخصية رخيصة فإنهم يحرّضون عليها.

ومنها: اختيار لفظ: ألف سنة، لأن اليهودي كان يلقى اليهودي فيقول له: عِمْ صباحاً ألف سنة. أي: عِش ألف سنة. فذَكَرَ سبحانه وتعالى أنهم يريدون هذا العمر الطويل، ولكنّ لو عاشهوا فما النهاية؟! مصيرهم إلى نارٍ تلظى ﴿وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَى وَهُمْ لَا يُنَصَّرُونَ﴾.

من أحسن كلمات العامة: لا هم والله يُدعى.

والمعنى: أن هناك إلهاً في السماء يُدعى، ويُطلب منه الخير، فلماذا تهتمّ أنت في الأرض، فإذا وَكَلْتَ رَبَّكَ بِهِمْكَ، كَشَفَهُ وَأَزَالَهُ ﴿أَمْنَ يُجِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ﴾، ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دُعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ﴾.

أَخْلُقْ بَنِي الصَّبَرِ أَنْ يَحْظَى بِحَاجَتِهِ وَمَدْمُونُ الْقَرْعُ لِلْأَبْوَابِ أَنْ يَلْجَأُ



## في حياتك دقائق غالبة

رأيت موقفين مؤثرين معتبرين للشيخ علي الطنطاوي في مذكراته:

**الموقف الأول:** تحدث عن نفسه وكاد يفرق على شاطئ بيروت، بينما كان يسبح فأشرف على الموت، وحمل مغمياً عليه، وكان في تلك اللحظات يذعن لولاه، ويود لو عاد ولو ساعة إلى الحياة، ليجدد إيمانه وعمله الصالح، فيصل الإيمان عنده منتها.

**الموقف الثاني:** ذكر أنه قدم في قافلة من سوريا إلى بيت الله العتيق، وبينما هو في صحراء تبوك ضلوا وبقوا ثلاثة أيام، وانتهت طعامهم وشرابهم، وأشرفوا على الموت، فقام وألقى في الجموع خطبة الوداع من الحياة، خطبة توحيدية حارة رنانة، بكى وأبكى الناس، وأحسن أن الإيمان ارتفع، وأنه ليس هناك معين ولا منقذ إلا الله جل في علاه **﴿يَسْأَلُهُ مَنِ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأنٍ﴾**.

يقول سبحانه وتعالى: **﴿وَكَأَيْنَ مِنْ نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهُنَوْا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ﴾**.

إن الله يحب المؤمنين الأقوية الذين يتحدون أعداءهم بصبر وجلادة، فلا يهونون، ولا يصابون بالإحباط واليأس، ولا تهار فواهم، ولا يستكينون للذلة والضعف والفشل، بل يصمدون ويواصلون ويرابطون، وهي ضريبة إيمانهم بربهم وبرسولهم وبدينهم **«المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كل خير»**.

جُرحت أصبع أبي بكر - رضي الله عنه - في ذات الله فقال:

هَلْ أَنْتِ إِلَّا إِصْبَعُ دَمِيَتِ  
وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ مَا لَقِيْتِ

ووضع أبو بكر إصبعه في ثقب الغار ليحمي بها الرسول ﷺ من  
العرب، فلُدُغَ، فقرأ عليها ﷺ فبرئت بإذن الله.

قال رجلٌ لعنترة: ما السرُّ في شجاعتك، وأنك تَفْلِبُ الرجال؟ قال: ضَعْ  
إصبعك في فمي، وخذ إصبعي في فمك. فوضَعَها في فم عنترة، ووضع  
عنترة إصبعه في فم الرجل، وكلَّ عضَّ إصبع صاحبه، فصاح الرجل من  
الآلم، ولم يصبر، فأخرج له عنترة إصبعه، وقال: بهذا غلبتُ الأبطال. أي:  
بِالصَّبَرِ وَالاحْتِمَالِ.

إِنْ مَمَّا يُفْرِحُ الْمُؤْمِنَ أَنْ لُطْفَ اللَّهِ وَرَحْمَتَهُ وَعَفْوَهُ قَرِيبٌ مِّنْهُ، فَيُشَعِّرُ  
بِرَعْيَاةِ اللَّهِ وَوَلَايَتِهِ بِحَسَبِ إِيمَانِهِ. وَالْكَاثِنَاتُ وَالْأَحْيَاءُ وَالْعَجَمَاتُ وَالْطَّيْورُ  
وَالْزَّوَافُ تُشَعِّرُ بِأَنَّ لَهَا رِبًا خَالقًا وَرَازِقًا ﴿وَإِنْ مَنْ شَيْءٌ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ  
وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيْحَهُمْ﴾.

يَا رَبَّ حَمْدًا لِّيْسَ غَيْرُكَ يُحْمَدُ  
يَا مَنْ لَهُ كُلُّ الْخَلَائِقِ تَصْمِدُ

عندنا، العَامَّةُ وَقْتُ الْحَرَثِ، يَرْمُونَ الْحَبَّ بِأَيْدِيهِمْ فِي شَقَوْقِ الْأَرْضِ،  
وَيَهْتَفُونَ: حَبٌّ يَابِسٌ، فِي بَلْدٍ يَابِسٍ، بَيْنَ يَدِيكِ يَا فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  
﴿أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَحْرُثُونَ ﴿١٢﴾ أَلَّا تَرَوُنَهُ أَمْ نَحْنُ الْزَّارِعُونَ﴾. إِنَّهَا نَزْعَةٌ  
تُوحِيدُ الْبَارِيِّ، وَتَوَجُّهُ النُّفُوسِ إِلَيْهِ، سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى.

قام الخطيب المصقع عبد الحميد كشك . وهو أعمى . فلما علا المنبر، أخرج من جيبه سعفة نخل، مكتوب عليها بنفسها: الله، بالخط الكوفي الجميل، ثم هتف في الجموع:

انظُرْ لِتَلَكَ الشَّجَرَةِ  
ذَاتِ الْغُصُونِ النَّضِرَةِ  
مَنْ الْذِي أَبْتَهَا  
وَزَانَهَا بِالْخَضْرَةِ  
ذَاكْهُ وَاللَّهُ الَّذِي  
قُدْرَتُهُ مُقْتَدِرَةٌ

فأجهش الناس بالبكاء.

إنه فاطر السماوات والأرض، مرسومة آياته في الكائنات، تتطق بالوحدانية والصَّمْدَيَّة والريوبَيَّة والألوهَيَّة ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا﴾.

من دعائِم السرور والارتياح، أن تشعر أن هناك ربًّا يرحم ويغفر ويتبُّع على من تاب، فأبْشِر برحمة ربِّك التي وسعت السماوات والأرض، قال سبحانه: ﴿وَرَحْمَتِي وَسِعْتُ كُلَّ شَيْءٍ﴾، وما أعظم لطفه سبحانه وتعالى، وفي حديث صحيح: أن أعرابياً صلى مع رسول الله ﷺ، فلما أصبح في التَّشَهُّد قال: اللهم ارحمني وامحّداً، ولا ترحمّ علينا أحداً. قال ﷺ: «لقد حجرتَ واسعاً». أي: ضيَّقْتَ واسعاً، إن رحمة الله وسعت كلَّ شيء ﴿وَكَانَ بِالْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا﴾، «الله أرحم بعباده من هذه بولدها».

أحرق رجل نفسه بالنار فراراً من عذاب الله عز وجل، فجمعه سبحانه وتعالى وقال له: «يا عبدي، ما حملَك على ما صنعت؟ قال: يا رب، خفتُك، وخشيتك ذنوبِي. فأدخله الله الجنة». حديث صحيح.

﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهُوَى فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمُأْوَى﴾.

حاسب الله رجلاً مُسرفاً على نفسه موحداً، فلم يجد عنده حسنة، لكنه كان يتاجر في الدنيا، ويتجاوز عن المُعسر، قال الله: نحن أولى بالكرم منك، تجاوزوا عنه. فأدخله الله الجنة.

﴿وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينِ﴾، ﴿لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ﴾.

عند مسلم: أن الرسول ﷺ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ بالناس، فقام رجل فقال: أصبتُ حداً، فأقمْهُ عليّ. قال: «أصلَّيْتَ مَعْنَاهُ». قال: نعم. قال. «اذهب فقد غفر لك».

﴿وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُوراً رَّحِيمًا﴾.

هناك لطفٌ خفيٌّ يكتنفُ العبد، منْ أمامه ومن خلفه، وعن يمينه وعن شماله، ومن فوقه ومن تحت قدميه، صاحب اللطفِ الخفيٍّ هو الله ربُ العالمين، سَلَّمَ محمدًا ﷺ في الغار، ورحم أهلَ الكهف في الغار، وفرجَ عن الثلاثة الذين انطبقت عليهم الصَّخْرَة في الغار، وأنجَى إبراهيم من النار، وأنجَى موسى من الغرق، ونوحًا من الطُّوفان، ويُوسُفُ من الجُبْ، وأيوبَ من المرض.

## هـ

### وقفة

عن أم سَلَّمَةَ أنها قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ما من مسلمٍ تُصِيبه مصيبةٌ، فيقول ما أمره الله: ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ اللَّهُمَّ أَجْرُنِي في مصيبي وأخْلُفْ لِي خيراً منها. إِلَّا أَخْلُفَ اللَّهُ لَهُ خيراً منها».

قال الشاعر:

تَدُومُ عَلَى حَيٍّ وَانْ هِيَ جَلَّ  
وَلَا تُكْثِر الشَّكْوَى إِذَا النَّعْلُ زَلَّ  
فَصَابَرَهَا حَتَّى مَضَتْ وَاضْمَحَلَّ  
فَلَمَّا رَأَتْ صَبْرِي عَلَى الذُّلُّ ذَلَّ

خَلِيلِي لَا وَاللَّهِ مَا مِنْ مُلْمَةٍ  
فَإِنْ نَزَلْتُ يَوْمًا فَلَا تَخْضَعْنَ لَهَا  
فَكُمْ مِنْ كَرِيمٍ قَدْ بُلْيَ بِنَوَائِبِ  
وَكَانَتْ عَلَى الْأَيَامِ نَفْسِي عَزِيزَةَ

وقال آخر:

وَرِيمَا خَيْرَ لِي فِي الْفَمِ أَحْيَانَا  
وَعِنْدَ آخِرِهِ رُوحًا وَرِيحَانَا  
إِلَّا وَلِي فَرَجٌ قَدْ حَلَّ أَوْ حَانَا

يَضِيقُ صَدْرِي بِغَمٍّ عِنْدَ حَادِثَةِ  
وَرْبَ يَوْمٍ يَكُونُ الْفَمُ أَوْلَهُ  
مَا ضَرَقْتُ ذَرْعَأَ بِغَمٍّ عِنْدَ نَائِبِهِ



## الأفعال الجميلة طريق السعادة

رأيتُ في أول ديوان حاتم الطائي كلمةً جميلة له، يقول فيها: إذا كان  
ترك الشرّ يكفيك، فدعهُ.

وَمَعْنَاهُ: إِذَا كَانَ يَسَعُ السُّكُوتُ عَنِ الشَّرِّ وَاجْتَابُهُ، فَحَسِبَهُ بِذَلِكَ  
﴿فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ﴾، ﴿وَدَعْ أَذَاهُمْ﴾.

محبّةُ الخير للناس موهبةٌ ربّانية، وعطاءً مبارك من الفتاح العليم.

يقول ابن عباس متحدّثاً بنعمة الله عز وجل: في ثلاثة خصالٍ: ما نزل  
غَيْثٌ بِأَرْضٍ، إِلَّا حَمَدَ اللَّهُ وَسُرِّرَتْ بِذَلِكَ، وَلَيْسَ لِي فِيهَا شَأْةٌ وَلَا بَعِيرٌ.  
وَلَا سَمِعْتُ بِقاضٍ عَادِلٍ، إِلَّا دَعَوْتُ اللَّهَ لَهُ، وَلَيْسَ عَنْهُ لِي قَضِيَّةٌ. وَلَا  
عَرَفْتُ آيَةً مِنْ كِتَابِ اللَّهِ، إِلَّا وَدِدْتُ أَنَّ النَّاسَ يَعْرِفُونَ مِنْهَا مَا أَعْرَفُ.

إنه حُبُّ الخير للناس، وإشاعة الفضيلة بينهم، وسلامة الصدر لهم، والنَّصْحُ كُلُّ النَّصْحِ للخليقة.

يقول الشاعر:

فلا نزلتْ علَيَّ ولا بأرضي سَحَابٌ لِّي سَتَّنْتَظِمُ الْبَلَادَ

المعنى: إذا لم تكن الفماممة عامَّةً، والغَيْثُ عامَّاً في الناس، فلا أريد لها أن تكون خاصَّةً بي، فلستُ أَنَا نِيَّا ﴿الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبَخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ﴾.

أَلَا يُشْجِيكُ قَوْلُ حَاتَمٍ، وَهُوَ يَتَحَدَّثُ عَنْ رُوحِهِ الْفَيَاضَةِ، وَعَنْ خَلْقِهِ  
الجم:

أَمَا وَالَّذِي لَا يَعْلَمُ الْغَيْبَ غَيْرُهُ وَيُحِيِّي الْعِظَامَ الْبَيْضَ وَهِيَ رَمِيمٌ  
لَقَدْ كُنْتُ أَطْوَى الْبَطْنَ وَالزَّادَ يُشَتَّهِي مَخَافَةً يَوْمَ يُقَالَ لَئِيمٌ

### فِنْبَرٌ

## الْعِلْمُ النَّافِعُ وَالْعِلْمُ الضَّارُّ

لِيَهْنِكَ الْعِلْمُ إِذَا دَلَّكَ عَلَى اللَّهِ. ﴿وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثَ﴾. إِنْ هَنَاكَ عِلْمًا إِيمَانِيًّا، وَعِلْمًا كَافِرًا، يَقُولُ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَنْ أَعْدَائِهِ: ﴿يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ عَنِ الْآخِرَةِ هُمْ غَافِلُونَ﴾. وَيَقُولُ عَنْهُمْ: ﴿بَلِ ادْرَكَ عِلْمَهُمْ فِي الْآخِرَةِ بَلْ هُمْ فِي شَكٍّ مِّنْهَا بَلْ هُمْ مِّنْهَا عَمُونَ﴾. وَيَقُولُ عَنْهُمْ: ﴿ذَلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ ...﴾.

ويقول جلّ وعلا: ﴿وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأً الَّذِي آتَيْنَاهُ أَيَّاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ﴾ (١٧٥) وَلَوْ شَئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بَهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَثُ أَوْ تَتَرُّكُهُ يَلْهَثُ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُوا بِأَيَّاتِنَا فَاقْصُصُ الْقَصَصَ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾. وقال سبحانه وتعالى عن اليهود وعن علمهم: ﴿كَمَثَلِ الْحَمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا﴾: إنه علم لكنه لا يهدي، وبرهان لا يشفي، وحِجَّةٌ ليست قاطعةً ولا فالجَّةٌ، ونَقْلٌ ليس بصادقٍ، وكلامٌ ليس بحقٍ، ودلالة ولكن إلى الانحراف، وتوجُّه ولكن إلى غَيٍّ، فكيف يجد أصحاب هذا العلم السعادة، وهم أول من يسحقها بأقدامهم: ﴿فَاسْتَحْبُوا الْعَمَى عَلَى الْهُدَى﴾، ﴿وَقَوْلُهُمْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بَكْفُرِهِمْ﴾.

رأيت مئات الآلوف من الكتب الهائلة المذهلة في مكتبة الكونجرس بواشنطن، في كلٌّ فنٌّ، وفي كلٌّ تخصصٌ، عن كل جيلٍ وشعبٍ وأمةٍ وحضارة وثقافة، ولكنَّ الأمة التي تحضن هذه المكتبة العظمى، أُمَّةٌ كافرة بربِّها، إنها لا تعلم إلا العالم المنظور المشهود، وأمّا ما وراء ذلك فلا سمع ولا بصَر ولا قلب ولا وَعْيٌ ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْيَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْيَدُهُمْ مِنْ شَيْءٍ﴾.

إن الرَّوْضَ أَخْضَرَ، ولكنَّ العَنْزَ مريضَةٌ، وإن التَّمْرُ مقفزيٌّ، ولكنَّ الْبُخْلُ مَرْوَزِيٌّ، وإن الماء عذْبٌ زُلَالٌ، ولكنَّ في الفم مرارة ﴿كَمْ آتَيْنَاهُمْ مِنْ آيَةٍ بَيِّنَةً﴾، ﴿وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُرْضِينَ﴾.

## أَكْثَرُ مِنَ الْأَطْلَاعِ وَالْتَّأْمُلِ

إِنْ مَمَّا يُشَرِّحُ الصَّدِرُ: كَثْرَةُ الْمَعْرِفَةِ، وَغَزَّارَةُ الْمَادَّةِ الْعِلْمِيَّةِ، وَاتِّسَاعُ الْقَنَافِذِ، وَعُقُّمُ الْفَكْرِ، وَبُعْدُ النَّظَرِ، وَأَصَالَةُ الْفَهْمِ، وَالْفَوْصُ عَلَى الدَّلِيلِ، وَمَعْرِفَةُ سُرِّ الْمَسْأَلَةِ، وَإِدْرَاكُ مَقَاصِدِ الْأَمْوَارِ، وَإِكْتَشَافُ حَقَائِقِ الْأَشْيَاءِ。 ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾، ﴿بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ﴾。 إِنَّ الْعَالَمَ رَحِبُ الصَّدِرِ، وَاسِعُ الْبَالِ، مَطْمَئِنٌ النَّفْسِ، مَنْشَرِحُ الْخَاطِرِ.

يَزِيدُ بِكَثْرَةِ الْإِنْفَاقِ مِنْهُ وَيَنْقُصُ إِنْ بِهِ كَفَّاً شَدَّدْنَا  
يَقُولُ أَحَدُ مُفَكِّرِي الْفَرْبِ: لِي مَلْفُّ كَبِيرٌ فِي درَجِ مَكْتَبِي، مَكْتُوبٌ عَلَيْهِ:  
حَمَاقَاتٍ ارْتَكَبْتُهَا، أَكْتَبَهُ لِكُلِّ سَقْطَاتٍ وَتَوَافِهِ وَعُثْرَاتٍ أُزَوِّلَهَا فِي يَوْمِي  
وَلِيَلِيَّ، لَا تَخْلُصُ مِنْهَا.

قَلْتُ: سَبَقَكَ عُلَمَاءُ سَلْفِ هَذِهِ الْأُمَّةِ بِالْمُحَاسَبَةِ الدِّقِيقَةِ وَالتَّقْيِيبِ  
الْمُضْنِي لِأَنْفُسِهِمْ ﴿وَلَا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ الْلَّوَامَةَ﴾.

قَالَ الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ: الْمُسْلِمُ لِنَفْسِهِ أَشَدُ مُحَاسَبَةً مِنَ الشَّرِيكِ  
لِشَرِيكِهِ.

وَكَانَ الْرَّبِيعُ بْنُ خُثَيْمٍ يَكْتُبُ كَلَامَهُ مِنَ الْجَمْعَةِ إِلَى الْجَمْعَةِ، فَإِنْ وَجَدَ  
حَسَنَةً حَمَدَ اللَّهَ، وَإِنْ وَجَدَ سَيِّئَةً اسْتَغْفَرَ.

وقال أحد السلف: لِي ذَنْبٌ مِنْ أَرْبَعينْ سَنَةً، وَأَنَا أَسْأَلُ اللَّهَ أَنْ يَغْفِرْهُ  
لِي، وَلَا زَلْتُ أَلْحُنُ فِي طَلَبِ الْمَغْفِرَةِ ﴿وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ﴾.

### حَاسِبُ نَفْسِكَ

احْتَفِظْ بِمَذَكَرَةٍ لِدِيكَ، لِتُحَاسِبَ بِهَا نَفْسَكَ، وَتُذَكَرَ فِيهَا السَّلْبَيَاتُ  
الْمَلَازِمَةُ لَكَ، وَتَبْدَأُ بِذِكْرِ التَّقْدُمِ فِي مَعَالِجَتِهَا.

قال عمر: حَاسِبُوا أَنْفُسَكُمْ قَبْلَ أَنْ تُحَاسِبَوْا، وَزِنُّوهَا قَبْلَ أَنْ تُوزَنَوْا،  
وَتَزَيَّنُوهَا لِلْعَرْضِ الْأَكْبَرِ.

ثَلَاثَةُ أَخْطَاءٍ تَتَكَرَّرُ فِي حَيَاتِنَا الْيَوْمَيَّةِ:

الْأُولَى: ضِيَاعُ الْوَقْتِ.

الثَّانِي: التَّكَلُّمُ فِيمَا لَا يَعْنِي: «مِنْ حَسْنِ إِسْلَامِ الْمَرْءِ تَرَكَهُ مَا لَا يَعْنِيهِ».

الثَّالِثُ: الْإِهْتِمَامُ بِتَوَافِهِ الْأَمْوَارِ، كِسْمَاعُ تَخْوِيفَاتِ الْمُرْجِفِينَ، وَتَوْقُّعَاتِ  
الْمُثْبِطِينَ، وَتَوْهِمَاتِ الْمُؤْسُسِينَ، كَدَرٌ عَاجِلٌ، وَهُمْ مَعْجَلٌ، وَهُوَ مِنْ عَوَائِقِ  
السَّعَادَةِ وَرَاحَةِ الْبَالِ.

يَقُولُ امْرُؤُ الْقَيْسِ:

وَهُلْ يَعْمَنْ مَنْ كَانَ فِي الْعُصْرِ الْخَالِيِّ      أَلَا عِمْ صَبَاحًا إِلَيْهَا الطَّلَلُ الْبَالِيُّ  
قَلِيلُ الْهَمُومِ لَا يَبِيتُ بِأَوْجَالِ      وَهُلْ يَعْمَنْ إِلَّا سَعِيدٌ مُنْعَمٌ

علمَ الرسول ﷺ عمَّه العباس دعاءً يجمع سعادة الدنيا والآخرة، وهو قوله ﷺ: «اللهم إني أُسألك العفو والعافية».

وهذا جامع مانع شافٍ كافٍ، فيه خير العاجل والأجل.

﴿فَاتَّاهُمُ اللَّهُ ثَوَابُ الدُّنْيَا وَحُسْنُ ثَوَابِ الْآخِرَةِ﴾، ﴿فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى﴾.

### حِذْرَكُمْ

#### خُذُّوا حِذْرَكُمْ

من سعادة العبد أخذُ الحيطة واستعمال الأسباب، مع التَّوْكِل على الله عزُّ وجلُّ، فإنَّ الرسول ﷺ بارزَ في بعض الغزوَاتِ وعليهِ درعٌ، وهو سيدُ المُتَوَكِّلينَ، وقال لأحدِهم لما قال له: أَعْقِلُهَا يا رسول الله، أو أَتَوَكَّلُ؟ قال: «اعْقِلُهَا وَتَوَكَّلْ».

فالأخذُ بالأسبابِ والتَّوْكِل على الله قوامُ التَّوْحِيدِ، وتركُ السُّبُبِ مع التَّوْكِل على الله قدحٌ في الشرعِ، وأخذُ السُّبُبِ مع تركِ التَّوْكِل على الله قدحٌ في التَّوْحِيدِ.

وذكرَ ابنُ الجوزيَّ في هذا: أنَّ رجلاً قصَّ ظفرَهُ، فاستفحلَ عليهِ فماتَ، ولم يأخذُ بالحيطة.

ورجُلٌ دخلَ على حمارٍ من سردان، فهَصَرَ بطنهِ فماتَ.

وذكرها عن طه حسين . الكاتب المصري . أنه قال لسائقه: لا تُسرع حتى  
نصل مبكرين .

وهذا معنى مثل: رُبَّ عجلة تَهُبُّ رَيْثًا .

قال الشاعر:

قد يُدركُ المُتَأْنِي بعْضَ حَاجَتِهِ  
وَقَدْ يَكُونُ مَعَ الْمُتَعَجِّلِ الْزَلَلُ  
فَالْتَّوْقِي لَا يُعَارِضُ الْقَدَرَ، بَلْ هُوَ مِنْهُ، وَمَنْ لُبْهُ ﴿وَلِيَتَلَطَّف﴾، ﴿تَقِيكُمْ  
الْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمْ بِأَسْكُمْ﴾.



## اكتسب الناس

ومن سعادة العبد قدرته على كسب الناس، واستجلاب محبتهم  
وعطفهم قال إبراهيم عليه السلام: ﴿وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ﴾،  
قال المفسرون: الثناء الحسن . وقال سبحانه وتعالى عن موسى: ﴿وَأَلْقِيْتُ  
عَلَيْكَ مَحْيَةً مِنِّي﴾ . قال بعضهم: ما رأك أحد إلا أحباك .

وفي الحديث الصحيح: «أنتم شهداء الله في الأرض». وألسنة الخلق  
أقلام الحق .

وصح: «أن جبريل ينادي في أهل السماء: إن الله يحب فلاناً فاحبواه،  
فيحبه أهل السماء، ويوضع له القبول في الأرض».

ومن أسباب الود: بساطة الوجه ولين الكلام وسعة الخلق. إن من العوامل القوية في جلب أرواح الناس إليك: الرفق. ولذلك يقول عليه السلام: «ما كان الرفق في شيء إلا زانه، وما نزع من شيء إلا شانه».

ويقول: «مَن يُحْرِم الرُّفْقَ، يُحْرِم الْخَيْرَ كُلَّهُ».

قال أحد الحكماء: الرفق يخرج الحية من جُحْرها.

وقال الفريّيون: اجن العسل، ولا تكسر الخلية.

وفي الحديث الصحيح: «المؤمن كالنحلة تأكل طيباً، وتضع طيباً، وإذا وقعت على عود، لم تكسره».

W.

## ٩٦ تَنَقَّلُ فِي الدِّيَارِ وَاقْرَأْ آيَاتِ الْقُدْرَةِ

وَمِمَّا يُجْلِبُ الْفَرَحَ وَالسُّرُورَ: الْأَسْفَارُ وَالْتَّقْلُلُ فِي الدِّيَارِ وَرُؤْيَاةُ الْأَمْصَارِ،  
وَقَدْ سَبَقَتْ كَلْمَةُ فِي أَوَّلِ هَذَا الْكِتَابِ عَنْ هَذَا. قَالَ سَبَحَانَهُ: ﴿قُلْ انْظُرُوا  
مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾، ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا﴾، ﴿أَفَلَمْ  
يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا﴾.

قال الشاعر:

يُذِيبُ الْقَالْبَ إِلَّا إِنْ كُبِلْتَ  
وَشَرِقَ إِنْ بَرِيقَ قَدْ شَرَفْتَ

وَلَا تَلْبِثْ بِرِيعٍ فِي هَذِيمٍ  
وَغَرْبٌ فَالنَّجَفَ رَبُّ فِي هَذِفَنْ

ومن يقرأ رحلة ابن بطوطة، على ما فيها من المبالغات، يجد العجب العجاب من خلق الله سبحانه وتعالى، وتصريفه في الكون، ويرى أنها من العبر العظيمة للمؤمن، ومن الراحة له أن يسافر، وأن يغير أجواءه ومكانه ومحله، ليقرأ في هذا الكتاب الكوني المفتوح.

يقول أبو تمام - وهو يتحدث عن التقل في الديار - :

بِالشَّامِ أَهْلِي وَبِفَغَدَادِ الْهُوَى وَأَنَا  
بِالرَّقْمَتِينِ وَبِالْفَسْطَاطِ جِيرَانِي  
﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ﴾، ﴿فَسِيْحُوا فِي الْأَرْضِ﴾، ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ  
الشَّمْسِ﴾، ﴿لَا أَبْرَحُ حَتَّىٰ أَبْلَغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُّا﴾.

### ﴿تَهَجَّدُ مَعَ الْمُتَهَجِّدِينَ﴾

### تهجد مع المتهجدين

ومما يُسعد النَّفْس ويشرح الصدر: قيام الليل.

وقد ذَكَرَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في الصحيح: أن العبد إذا قام من الليل، وذَكَرَ الله، ثم توضأ وصلَّى، أصبح نشيطاً طِيبَ النَّفْسِ. ﴿كَانُوا قَلِيلًا مِّنَ اللَّيْلِ مَا  
يَهْجِعُونَ﴾، ﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ﴾.

وقيام الليل يُذهب الداء عن الجسد، وهو حديث صحيح عند أبي داود: «يا عبدالله، لا تكون مثلَ فلان، كان يقوم الليل، فترك قيام الليل»، «نعم الرجل عبدالله لو كان يقوم من الليل».

لَا تَأْسُفْ عَلَى الْأَشْيَاءِ الْفَانِيَةِ، كُلُّ شَيْءٍ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ فَانِّي لَا وَجْهَهُ  
سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى ۝ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ لِّا وَجْهَهُ ۝ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِّي ۝ ۲۶  
وَيَقْيَى وَجْهَ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ ۝.

إِنَّ الْإِنْسَانَ الَّذِي يَأْسُفُ عَلَى دُنْيَاهُ، كَالطَّفْلِ الَّذِي يَبْكِي عَلَى فَقْدِ لَعْبَتِهِ.

### ﴿كُلُّ شَيْءٍ حَسْبُكَ﴾

#### وقفة

«كُلُّ أَشْيَاءِ مِنْهُمَا قَرِينَانِ، وَهُمَا مِنْ آلَامِ الرُّوحِ وَمَعَذَبَاتِهَا، وَالْفَرَقُ بَيْنَهُمَا  
أَنَّ الْهَمَّ تَوَقُّعُ الشَّرُّ فِي الْمُسْتَقْبَلِ، وَالْحَزْنُ التَّائِلُ عَلَى حُصُولِ الْمَكْرُوهِ فِي  
الْمَاضِي أَوْ فَوَاتِ الْمُحْبُوبِ، وَكُلَّاهُمَا تَائِلُّ وَعِذَابٌ يَرْدُ عَلَى الرُّوحِ، فَإِنْ تَعَلَّقَ  
بِالْمَاضِي سُمِّيَ حَزْنًا، وَإِنْ تَعَلَّقَ بِالْمُسْتَقْبَلِ سُمِّيَ هَمًا».

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَافِيَةَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْعَفْوَ  
وَالْعَافِيَةَ فِي دِينِي وَدُنْيَايِّي وَأَهْلِي وَمَالِي، اللَّهُمَّ اسْتُرْ عُورَاتِي وَآمِنْ رُوْعَاتِي،  
اللَّهُمَّ احْفَظْنِي مِنْ بَيْنِ يَدِي وَمِنْ خَلْفِي، وَعَنْ يَمِينِي وَعَنْ شَمَائِلِي وَمِنْ  
فَوْقِي، وَأَعُوذُ بِعَظَمَتِكَ أَنْ أُغْتَالَ مِنْ تَحْتِي».

قال الشاعر:

|                                                    |                                        |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------|
| أَلَمْ تَرَ أَنَّ رَبَّكَ لَيْسَ تُحْصِى           | أَيَادِيهِ الْحَدِيثَةَ وَالْقَدِيمَةَ |
| تَسَلَّلَ عَنِ الْهَمِّ وَمَوْمُوكَ بِالْمُقِيمَهُ | يُقِيمَ وَلَا هَمُوكَ بِالْمُقِيمَهُ   |
| لَعَلَّ اللَّهَ يَنْظُرُ بَعْدَ هَذَا              | إِلَيْكَ بِنَظَرٍ رَبِيعَهُ رَحِيمَهُ  |

## ثمنك الجنة

يقول الشاعر:

نَفْسِي التي تملِكُ الأشیاءَ ذاهبةُ  
فكيف أبكي على شيءٍ إذا ذهبا  
إِنَّ الدُّنْيَا بِذَهَبِهَا وَفَضَّتْهَا وَمَنَاصِبِهَا وَدُورِهَا وَقَصْوَرِهَا لَا تَسْتَأْهِلُ  
قَطْرَةً دَمْعًا، فَعِنْدَ التَّرْمِذِيَّ أَنَّ الرَّسُولَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «الدُّنْيَا مَلُوْنَةٌ، مَلُوْنَةٌ مَا  
فِيهَا، إِلَّا ذَكْرُ اللَّهِ، وَمَا وَالَّهِ، وَعَالَمًا وَمَتَعْلِمًا».

إنها ودائعاً فحسب، كما يقول لبيد:

وَمَا الْمَالُ وَالْأَهْلُونَ إِلَّا وَدِيْعَةٌ  
وَلَا بُدَّ يَوْمًا أَنْ تُرَدَّ الْوَدَائِعُ  
إِنَّ الْمَلِيَّارَاتِ وَالْعَقَارَاتِ وَالسِّيَارَاتِ لَا تَؤْخُرُ لَحْظَةً وَاحِدَةً مِنْ أَجْلِ  
الْعَبْدِ، قَالَ حَاتِمُ الطَّائِي:

لَعْمَرُكَ مَا يُغْنِي الشَّرَاءُ عَنِ الْفَتَىِ  
إِذَا حَشَرْجَتْ يَوْمًا وَضَاقَ بِهَا الصَّدْرُ  
وَلَذِكَّرَ قَالَ الْحَكَمَاءُ: اجْعَلْ لِلشَّيْءِ ثَمَنًا مَعْقُولاً، فَإِنَّ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا لَا  
تُسَاوِي نَفْسَ الْمُؤْمِنِ: ﴿وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَهُوَ وَلَعِبٌ﴾.

ويقول الحسن البصري: لا تجعل لنفسك ثمناً غيرَ الجنة، فإنَّ  
نفس المؤمن غالٰيةٌ، وبعضهم يبيعها بـ رخص.

إنَّ الَّذِينَ يَنْوِحُونَ عَلَى ذَهَابِ أَمْوَالِهِمْ وَتَهْدُمِ بَيْوَتِهِمْ وَاحْتِرَاقِ سِيَارَاتِهِمْ،  
وَلَا يَأْسِفُونَ وَيَحْزَنُونَ عَلَى نَقْصِ إِيمَانِهِمْ وَعَلَى أَخْطَاءِهِمْ وَذَنْبِهِمْ،  
وَتَقْصِيرِهِمْ فِي طَاعَةِ رَبِّهِمْ سُوفَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُمْ كَانُوا تَافِهِينَ بِقَدْرِ مَا نَاحُوا  
عَلَى تَلْكَ، وَلَمْ يَأْسِفُوا عَلَى هَذِهِ؛ لَأَنَّ الْمَسْأَلَةَ مَسْأَلَةٌ قِيمٌ وَمُمْثَلٌ وَمَوْاقِفٌ  
وَرَسَالَةٌ: ﴿إِنَّ هَؤُلَاءِ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذْرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا﴾.

## الحب الحقيقي

كُنْ مِنْ أَوْلَيَاءِ اللَّهِ وَأَحْبَائِهِ لِتَسْعَدَ، إِنْ مِنْ أَسَعَدِ السَّعَادَاءِ ذَلِكَ الَّذِي جَعَلَ هَدْفَهُ الْأَسْمَى وَغَايَتِهِ الْمَشْوَدَةُ حُبُّ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَمَا أَلْطَفَ قَوْلَهُ: ﴿يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ﴾.

قال بعضهم: ليس العَجَبَ من قوله: يَحِبُّونَهُ، ولكن العَجَبَ من قوله: يَحِبُّهُمْ؛ فهو الذي خلقهم ورزقهم وتولَّهم وأعطاهُمْ، ثم يَحِبُّهُمْ: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحِبِّبُكُمُ اللَّهُ﴾.

وانظر إلى مكرُّمة علي بن أبي طالب، وهي تاجٌ على رأسه: رجل يُحِبُّ اللهُ ورسوله، ويُحِبُّ اللهُ ورسوله.

إن رجلاً من الصحابة أحبَّ ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾، فكان يرددُها في كل ركعة، ويَتَوَلَّهُ بذكرها، ويُعيدها على لسانه، ويُشجي بها فؤاده، ويحرّك بها وجدانه، قال له ﷺ: «حبُك إِيَّاهَا أَدْخُلَكَ الْجَنَّةَ».

ما أَعْجَبَ بِيَتَيْنِ كَنْتَ أَقْرَؤُهُمَا قَدِيمًاً، فِي تَرْجِمَةِ لَأَحَدِ الْعُلَمَاءِ، يَقُولُ: إذا كان حُبُّ الْهَائِمِينَ مِنَ الْوَرَى  
بَلِيلِي وَسَلْمِي يَسْلُبُ الْلُّبَّ وَالْعَقْلَا  
فَمَاذَا عَسَى أَنْ يَفْعَلَ الْهَائِمُ الَّذِي  
﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحْبَاؤُهُ قُلْ فَلِمَ يَعْذِبُكُمْ بِذُنُوبِكُمْ﴾.  
إن مجنون ليلي قتله حُبُّ امرأة، وقارون حُبُّ مال، وفرعون حُبُّ منصب،  
وقُتل حمزة وجعفر وحنظلة حبًّا لله ولرسوله، فيا لَبُعدِ ما بين الفريقين.

## وقفة

«ينتحر ٣٠٠ ضابط شرطة سنويًا في أمريكا، منهم عشرة في نيويورك وحدها.. ومنذ عام ١٩٨٧م يتزايد عدد ضُباط الشرطة المُنتحرين هناك.. وهي ظاهرة أفلقت السُّلطات، وقام الاتحاد الوطني لضُباط الشرطة ببحثها.

لقد وجد الاتحاد أن أبرز أسباب انتشار الضباط هو: توثر الأعصاب الدائمة الذي يعيشون فيه، فهم مُطالبون دائمًا بالثبات في الأزمات، وتحمُل الضُّغوط المتزايدة مع ارتفاع نسبة الجريمة، وتحمُل الآلام الناتجة عن التعامل مع المجرمين، ورؤيه جث الضحايا من أطفال ونساء وعجائز.

والسبب الثاني هو: وجود الأسلحة معهم بشكل دائم، فهي تُساعدهم أو تسهل عليهم عملية الانتحار.

وقد وُجد أن ثمانين بالمائة من حوادث انتشار الضباط تتم بسلاحهم الخاص، في ثلاثة أيام متتالية انتحر ثلاثة ضُباط، كلُّ منهم بواسطة مسدسه الميري».



## لا تحزن فالشريعة سهلةٌ ميسرةٌ

إن مما يُثليج صدرَ المسلم ظاهرةُ الْيُسْرِ والسَّمَاحَة في الشريعة الإسلامية ﴿ طه ﴾ ﴿ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى ﴾، ﴿ وَنَيِّرُكَ لِلْيُسْرَى ﴾، ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾، ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا آتَاهَا ﴾، ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ ﴾، ﴿ وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ

وَالْأَعْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ ﴿٤﴾، ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ ﴿٥﴾ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴿٦﴾، ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا فَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴿٧﴾.

«رُفع عن أُمّتي الخطأ والنسيان وما استكروهوا عليه»، «إن الدين يُسرٌ، ولن يُشدَّ الدين أحدٌ إِلَّا غَلَبَه»، «سَدَّدُوا وَقَارِبُوا وَبَشَّرُوا»، «بُعْثُتُ بِالْحَنِيفَيَةِ السَّمْحَةِ»، «خَيْرُ دِينِكُمْ أَيْسَرُه».

عُرِضَتْ عَلَى شَاعِرٍ مُعاَصِرٍ فِي دُولَةِ وزَارَةٍ يَتَولَّهَا، عَلَى أَنْ يَتَرُكَ طَمُوحَاتِهِ وَرِسَالَاتِهِ وَأُطْرُوْحَاتِهِ الْحَقَّةَ، فَقَالَ:

خُذُنَا كُلَّ دُنْيَاكُمْ وَاتَّرُكُوا فَرِؤَادِيَ حُرَّاً طَلِيقًا غَرِيبًا  
فَإِنَّمَا يَأْعُظُمُكُمْ شَرْوَةً وَإِنْ خَلْتُمُونِي وَحِيدًا سَلِيبًا

### حَنْبَلِي

## أُسْسُ لِلرَّاحَةِ

في مجلّة «أهلاً وسهلاً» بتاريخ ٤/١٤١٥هـ مقالة بعنوان «عشرون وصفة لتجنب القلق» بقلم د. حسان شمسي باشا.

من معاني هذه المقالة:

إن الأجل قد فُرغ منه، وإن كُلَّ شَيْءٍ بِقَضَاءٍ وَقَدَرٍ، فَلَا يَأْسَفُ الْعَبْدُ، ولا يحزن على ما يجري. إن رزق المخلوق عند الخالق في السماء، فلا يملكه

أحد، ولا يتصرف فيه قوم، ولا يمنعه إنسان. وإن الماضي قد ذَهَب بهمومه وغمومه، وانتهى فلن يعود، ولو اجتمع العالم بأسْرِه على إعادته. وإن المستقبل في عالم الغَيْب، ولم يحضر إلى الآن، ولم يستأذن عليك، فلا تستدِعْه حتى يأتي. وإن الإحسان إلى الناس يُضفي على القلب سروراً، وعلى الصدر انشراحًا، وهو يعود على مُسْدِيهِ أَعْظَمَ بُرْكَةً وثواب وأجر وراحة من أُسْدِي إليه.

ومن شِيمِ المؤمن عدم الاكتراش بالنِّقدِ الجائرِ الظالم، فلم يَسْلِمْ من السَّبِّ والشتَّمِ حتى ربُّ العالمين، الذي هو الكامل الجليل الجميل، تقدَّستْ أسماؤه.

قلتُ في أبيات لي:

فَعَلَامَ تَحْرُقُ أَدْمَعًا قَدْ وُضِّتَتْ وَيَظْلِمُ يُقْلِقُ قَلْبَكَ الْإِرْهَابُ

وَكُلْ بَهَارًا رِبَّا جَلِيلًا كَلَمًا نَامَ الْخَلِيلُ تَفَتَّحَتْ أَبْوَابُ



### احْذَرِ الْعِشْقَ

إِيَّاكَ وَعِشْقَ الصُّورِ، فَإِنَّهَا هُمْ حَاضِرٌ، وَكَدَرٌ مُسْتَمِرٌ. مِنْ سُعَادَةِ الْمُسْلِمِ بُعْدُهُ عَنْ تَأْوِهَاتِ الشُّعُّرِ وَوَلَهِمْ وَعِشْقَهُمْ، وَشَكْوَاهُمُ الْهَجَرُ وَالْوَصْلُ وَالْفَرَاقُ، فَإِنْ هَذَا مِنْ فَرَاغِ الْقَلْبِ ﴿أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاؤَةً﴾.

وَأَنَا الَّذِي جَلَبَ الْمُنِيَّةَ طَرْفُهُ فَمَنْ الْمُطَالَبُ وَالْقَتِيلُ الْقَاتِلُ

والمعنى: إنني أستحقّ وأستأهل ما ذُقت من الألم والحسرة؛ لأنني المتبّب الأعظم فيما جرى لي.

وآخر أندلسيٌّ يتباھي بکثرة هیامه وعشقه وولھه، فيقول:

شَكَ الْأَلْمَ الْفِرَاقَ النَّاسُ قَبْلِي  
وَرُوعُ الْجَوَى حَيٌّ وَمَيْتُ  
وَأَمَا مِثْلَمَا ضَمَّتْ ضَلْوَعِي  
فَإِنِّي مَا سَمِعْتُ وَلَا رَأَيْتُ

ولو ضمَّ بين ضلوعه التقوى والذکر وروحانیةً وربانیةً، لَوَصَلَ إلى الحقّ، ولعَرَفَ الدليل، ولأَبْصَرَ الرُّشد، ولَسَلَّكَ الجادَّة: ﴿وَإِمَّا يَنْزَعَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَاسْتَعِدْ بِاللَّهِ﴾، ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِّنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ﴾.

إن ابن القيم عالج هذه المسألة علاجاً شافياً كافياً في كتابه «الداء والدواء» أو «الجواب الكافي لمن سأله عن الدواء الشافي» فليُرجَعَ إليه.

إن للعشق أسباباً، منها:

١- فراغ القلب من حُبِّه سبحانه وتعالى وذِكْرِه وشُكْرِه وعبادته.  
٢- إطلاق البصر، فإنه رائِدٌ يجلب على القلب أحْزَانًا وهموماً: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغْضُبُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ﴾، «النظرة سهمٌ من سهام إبليس».

وأنت متى أرسلتَ طَرْفَكَ رائِدًا  
إِلَى كُلِّ عَيْنٍ أَتَعْبَتْكَ الْمَنَاظِرُ  
رأيتَ الْذِي لَا كُلُّهُ أَنْتَ قَادِرُ  
عَلَيْهِ وَلَا عَنْ بَعْضِهِ أَنْتَ صَابِرٌ

٣. التقصير في العبودية، والتقصير في الذكر والدعاء والتوافل ﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَهْبَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾.

أَمَّا دُوَاءُ الْعُشْقِ، فَمِنْهُ:

﴿كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِينَ﴾.

١. الانطراح على عتبات العبودية، وسؤال المولى الشفاء والعافية.

٢. وغضُّ البصر وحفظ الفرج ﴿وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ﴾، ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لُفُرُوجُهُمْ حَافِظُونَ﴾.

٣. وهجر ديار من تعلق به القلب، وترك بيته وموطنه وذكريه.

٤. والاشتغال بالأعمال الصالحة: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَا رَغَبًا وَرَهَبًا﴾.

٥. والزواج الشرعي ﴿فَإِنَّكُحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ﴾، ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا﴾، «يا معاشر الشباب، من استطاع منكم الباءة فليتزوج».



## حقوق الأخوة

مما يُسعد أخاك المسلم أن تُناديه بأحّب الأسماء إليه.

أُكْنِيَّهُ حِينَ أُنَادِيهُ لِأَكْرَمَهُ      وَلَا أُقْبِلُهُ وَالسَّوْءَةُ الْلَّقَبُ

وأن تَهِشَّ وَتَبَشَّ في وجهه «ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق»، «تبسمك في وجه أخيك صدقة». وأن تشجّعه على الحديث معك. أي ترك له فرصة ليتكلّم عن نفسه وعن أخباره. وتسأل عن أمره العامّة والخاصّة، التي لا حرج في السؤال عنها، وأن تهتمّ بأمره «من لم يهتمّ بأمر المسلمين فليس منهم»، «وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بَعْضُهُمْ أُولَيَاءُ بَعْضٍ».

ومنها: أن لا تلومه ولا تعذله على شيءٍ مضى وانتهى، ولا تحرجه بالمزاح: «لا تُمارِ أخاك ولا تُمازِحه، ولا تُعِدْه موعداً فتُخْلِفْه».



### ﴿أَسْرَارُ فِي الذَّنْوَبِ.. وَلَكِنْ لَا تَذَنْبُ﴾

ذكر بعض أهل العلم: أن الذنب كالختم على العبد، ومن أسرارها بعد التوبة: قسم ظهر العجب، وكثرة الاستغفار والتوبة والإنابة والتوجّه والانكسار والندامة، ووقوع القضاء والقدر، والتسليم ب العبودية مقابلة القضاء والقدر.

ومنها: تحقّق أسماء الله الحسنى وصفاته العلّى مثل: الرحيم والغفور والتّوّاب.



### ﴿ا طْلُبُ الرِّزْقَ وَلَا تَحْرِصْ﴾

سبحان الخالق الرازق، أعطى الدودة رزقها في الطين، والسمكة في الماء، والطائر في الهواء، والنملة في الظلّماء، والحيّة بين الصخور الصّماء.

دَكَّر ابن الجوزي لطيفةً من اللطائف: أن حيّةً عمياً كانت في رأس نخلة، فكان يأتيها عصفورٌ بِلَحْمٍ في فمه، فإذا اقترب منها ورَوَرَ وَصَفَرَ،

فتفتح فاها، فيضع اللحم فيه. سبحان من سخّر هذا لهذه ﴿وَلَا طَائِرٍ يَطِيرُ  
بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمْمُ أَمْثَالُكُمْ﴾.

فَاسْأَلْهُ مَنْ ذَا بِالسُّمُومِ حَشَاكَا  
وَإِذَا تَرَى الشَّعْبَانَ يَنْفُثُ سَمَّهُ

تَحِيَا وَهَذَا السُّمُومُ يَمْلأُ فَاكَا  
وَاسْأَلْهُ كَيْفَ تَعِيشُ يَا شَعْبَانُ وَأَوْ

كانت مريم عليها السلام يأتيها رزقها في المحراب صباحاً، فقيل  
لها: يا مريم، أَنَّى لَكِ هَذَا؟ قالت: هو من عند الله، إن الله يرزق من يشاء  
بغير حساب.

لَا تَحْزَنْ، فَرِزْقُكَ مَضْمُونٌ ﴿وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ مِّنْ إِمْلَاقٍ نَّحْنُ نَرْزُقُكُمْ  
وَإِيَّاهُمْ﴾. لِتَعْلَمَ الْبَشَرِيَّةُ أَنَّ رَازِقَ الْوَالِدِ وَالْوَلَدِ، هُوَ الَّذِي لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوَلِّدْ.

﴿وَلَا تَقْتُلُوا أُولَادَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَاقٍ نَّحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ﴾ إِنْ صَاحِبُ  
الخزائن الْكَبْرِيَّ جَلَّ فِي عَلَاهُ قَدْ تَكَفَّلَ بِالرِّزْقِ، فَلِمَ الْقَلْقُ وَالْزَعْيْمُ بِذَلِكَ اللَّهُ؟!

﴿فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَأَبْدُوْهُ وَأَشْكُرُوا لَهُ﴾.

﴿وَالَّذِي هُوَ يَطْعَمُنِي وَيَسْقِينِي﴾.

## هـ

### وقفة

«أَمّا الصَّلَاةُ، فَشَائِنُهَا فِي تَفْرِيغِ الْقَلْبِ وَتَقْوِيَتِهِ، وَشَرْجِهِ، وَابْتِهَاجِهِ  
وَلِذَّتِهِ، أَكْبَرُ شَائِنٍ، وَفِيهَا اتِّصَالُ الْقَلْبِ وَالرُّوحِ بِاللَّهِ، وَقُرْبِهِ وَالْتَّقْرُبُ بِذَكْرِهِ،  
وَالْابْتِهَاجُ بِمُنْاجَاتِهِ، وَالْوَقْوفُ بَيْنِ يَدِيهِ، وَاسْتِعْمَالُ جَمِيعِ الْبَدَنِ وَقُوَّاهُ وَالْأَلَاتِ

في عبوديّته، وإعطاء كلّ عضوٍ حظّه منها، واشتغاله عن التّعلّق بالخلق وملابستهم ومحاورتهم، وانجذاب قوى قلبه وجوارحه إلى ربّه وفاطرها، وراحته من عدوه حالَة الصلاة ما صارتْ به من أكبر الأدوية والمفرحات والأغذية التي لا تُلائم إلا القلوب الصّحيحة. وأمّا القلوب العليلة، فهي كالأبدان، لا تُناسبها إلا الأغذية الفاضلة».

«فالصلوة من أكبر العوّن على تحصيل مصالح الدنيا والآخرة، ودفع مفاسد الدنيا والآخرة، وهي منها عن الإثم، ودافعة لأدواء القلوب، ومطردة للداء عن الجسد، ومنورة للقلب، ومبيبة للوجه، ومشطّة للجوارح والنفس، وجالبة للرزق، ودافعة للظلم، وناصرة للمظلوم، وقانعة لأخلاط الشّهوات، وحافظة للنّعمة، ودافعة للنّقمة، ومنزلة للرحمة، وكاشفة للغّمة».



### شريعة سَمْحة

مَمَّا يُفرِّح العَبْدُ الْمُسْلِمُ، مَا فِي الشَّرِيعَةِ مِن الثَّوَابِ الْجَزِيلِ وَالْعَطَاءِ الْضَّخِيمِ، يَتَجَلَّ ذَلِكُ فِي الْمَكْفُرَاتِ الْعَشَرِ، كَالْتَّوْحِيدِ وَمَا يَكْفُرُهُ مِنَ الذُّنُوبِ. وَالْحَسَنَاتِ الْمَاحِيَّةِ، كَالصَّلَاةِ، وَالْجَمَعَةِ إِلَى الْجَمَعَةِ، وَالْعُمْرَةِ إِلَى الْعُمْرَةِ، وَالْحَجَّ، وَالصَّوْمِ، وَنَحْوُ ذَلِكَ مِنَ الْأَعْمَالِ الصَّالِحةِ. وَمَا هُنَاكُ مِنْ مُضَاعِفَةٍ لِلْأَعْمَالِ الصَّالِحةِ، كَالْحَسَنَةِ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سِبْعِمَائَةِ ضَعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كثِيرَةٍ. وَمِنْهَا التَّوْبَةُ تَجْبُّ مَا قَبْلَهَا مِنَ الذُّنُوبِ وَالْخَطَايَا. وَمِنْهَا الْمَصَابِ الْمَكْفُرَةُ، فَلَا يُصِيبُ الْمُؤْمِنَ مِنْ أَذْنِي إِلَّا كَفَرَ اللَّهُ بِهِ مِنْ خَطَايَاهُ. وَمِنْهَا دُعَوَاتُ الْمُسْلِمِينَ لِهِ بِظَاهِرِ الْغَيْبِ. وَمِنْهَا مَا يُصِيبُهُ مِنَ الْكَرْبِ وَقْتَ الْمَوْتِ.

ومنها شفاعة المسلمين له وقت الصلاة عليه. ومنها شفاعة سيد الخلق ﷺ، ورحمة أرحم الراحمين تبارك وتعالى ﴿وَإِن تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُحْصُوهَا﴾، ﴿وَأَسْبَغْ عَلَيْكُمْ نِعْمَةً ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً﴾.

### ﴿لَا تَخَفْ﴾

﴿لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى﴾

أوجس موسى في نفسه خيفةً ثلاثة مرات:

الأولى: عندما دخل ديوان الطاغية فرعون، فقال: ﴿إِنَّا نَخَافُ أَن يَفْرُطْ عَلَيْنَا أَوْ أَن يَطْفَى﴾، قال الله: ﴿لَا تَخَافَا إِنِّي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرِي﴾.

والثانية: عندما ألقى السحرة عصيهم، فأوجس في نفسه خيفةً موسى

فقال الله تعالى: ﴿لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى﴾.

الثالثة: لما أتَبَعَهُ فرعون بجنوده، فقال له الله: ﴿اضْرِبْ بِعَصَاكَ﴾، وقال موسى: ﴿كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيِّهَدِينِ﴾.

### ﴿إِيَاكَ وَأَرِيْعَا﴾

أربع تورث ضنك المعيشة وكدر الخاطر وضيق الصدر:

الأولى: التسخط من قضاء الله وقدره، وعدم الرضا به.

الثانية: الوقوع في المعاصي بلا توبة ﴿قُلْ هُوَ مَنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ﴾، ﴿فِيمَا كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمْ﴾.

الثالثة: الحقد على الناس، وحبّ الانتقام منهم، وحسدّهم على ما آتاهم الله من فضله ﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ﴾، «لا راحة لحسود».

الرابعة: الإعراض عن ذكر الله ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً﴾.

### ﴿سَكِينَةٌ﴾

#### اسْكُنْ إِلَى رِبِّكَ

راحة العبد في سكونه إلى ربّه سبحانه وتعالى.

وقد ذكر الله السكينة في مواطن من كتابه عزّ من قائل، فقال: ﴿فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ﴾، ﴿فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ﴾، ﴿ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ﴾، ﴿فَأَنْزَلَ اللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ﴾.

والسّكينة هي ثباتُ القلب إلى الربّ، أو رسوخ الجنان ثقةً في الرحمن، أو سُكُونُ الخاطر توكلًا على القادر. والسكينة هدوء لواعِجَ النَّفْسِ وسكونُهَا، واستئناسُهَا ورُكُودُهَا وعدم تفلُّتها، وهي حالةٌ من الْأَمْنِ، يحظى بها أهل الإيمان، تُنْقِذُهم من مزالقِ الْحِيَرَةِ والاضطراب، ومهاوي الشَّكِّ والتَّسْخُطِ، وهي بحسب ولايةِ العبد لربِّهِ، وذِكْرِهِ وشُكْرِهِ لِمَوْلَاهِ، واستقامتِه على أمره، واتّباعِ رسُولِهِ ﷺ، وتمسُّكِهِ بِهِدْيِهِ، وحُبِّهِ لخالقهِ، وثقتهِ في مالِكِ أمرهِ، والإعراض عمّا سواه، وهجْرِ ما عادَهُ، لا يدعُوا إِلَّا اللهُ، ولا يعبدُ إِلَّا آياتِهِ ﴿يُبَثِّتُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ﴾.

## كلمات عظيمتان

قال الإمام أحمد: كلمتان نفعني الله بهما في المحنّة:

الأولى: لرجلٍ حُبس في شرب الخمر، فقال: يا أَحْمَدُ، اثْبِتْ، فَإِنَّكَ تُجَلَّدُ فِي السَّنَةِ، وَأَنَا جُلْدُتُ فِي الْخَمْرِ مَرَارًا، وَقَدْ صَبَرْتُ. ﴿إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ﴾، ﴿فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَلَا يَسْتَخِفْنَكَ الَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ﴾.

الثانية: لأعرابيٍّ قال للإمام أَحْمَدَ . والإمام أَحْمَدَ قد أُخِذَ إلى الْحَبْسِ، وهو مقيدٌ بالسلسل -: يا أَحْمَدُ، اصْبِرْ، فَإِنَّمَا تُقْتَلُ مِنْ هَنَا، وَتَدْخُلُ الْجَنَّةَ مِنْ هَنَا. ﴿يَبْشِرُهُمْ رَبُّهُمْ بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَرِضْوَانٍ وَجَنَّاتٍ لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ﴾.



## من فوائد المصائب

استخراج مكنون عبودية الدّعاء، قال أحدّهم: سبّحان من استخرج الدّعاء بالبلاء. وذَكَرُوا في الأثر: أن الله ابْتَلَ عَبْدًا صالحًا من عباده، وَقَالَ ملائكته: لَا سَمَعَ صَوْتَهُ . يعني: بالدّعاء والإلحاح.

ومنها: كسر جماح النفس وغَيْها، لأن الله يقول: ﴿كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى \* أَنْ رَأَهُ اسْتَغْنَى﴾.

ومنها: عطف الناس وحبّهم ودعاؤهم للمصاب، فإن الناس يتضامنون ويتعاطفون مع من أُصيب ومن ابْتُلِي.

ومنها: صرف ما هو أعظم من تلك المصيبة، فإنها صفيرة بالنسبة لأكبر منها، ثم هي كفارة للذنوب والخطايا، وأجر عند الله ومثوبة. فإذا علم العبد أن هذه ثمار المصيبة أنس بها وارتاح، ولم ينزعج ويقتنط ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾.



### العلم هُدٰى وشِفَاءٌ:

ذكر ابن حزم في «مُداواة النفوس» أن من فوائد العلم: نفي الوسواس عن النَّفْسِ، وطرد الهموم والغموم والأحزان.

وهذا كلام صحيح، خاصةً لمن أحبَّ العلم وشغفَ به وزاوله، وعمل به وظهرَ عليه نفعُه وأثرُه.

فعلى طالب العلم أن يوزع وقته، فوقت للحفظ والتكرار والإعادة، ووقت للمطالعة العامة، ووقت للاستباط، ووقت للجمع والترتيب، ووقت للتأمل والتدبر.

فَكُنْ رجُلًا رجُلَهُ فِي الثَّرَى وَهَامَةً هِمَتَهُ فِي الثُّرَى



### عسى أن يكون خيراً

للسيوطي كتاب بعنوان «الأرج في الفرج»: ذكر من كلام أهل العلم ما مجموعه يفيدنا أن المحابَّ كثيرة في المكاره، وأن المصائب تُسفر عن عجائب وعن رغائب لا يُدركها العبد، إلا بعد تكشُّفها وانجلالها.

لَعْمُرُكَ مَا يَدْرِي الْفَتَى كَيْفَ يَتَّقِي  
نَوَابَ هَذَا الدَّهْرِ أَمْ كَيْفَ يَحْدُرُ  
يَرِي الشَّيْءَ مَا يُتَّقِي فَيَخَافُهُ  
وَمَا لَا يَرِي مَا يَقِي اللَّهُ أَكْبَرُ



### السعادة موهبةٌ ربانية

لِيْس عَجَباً أَنْ يَكُونَ هُنَاكَ نَفْرُّ مِنَ النَّاسِ يَجْلِسُونَ عَلَى الْأَرْصَدَةِ، وَهُمْ  
عُمَّالٌ لَا يَجِدُ أَحَدُهُمْ إِلَّا مَا يَكْفِي يَوْمَهُ وَلِيْلَتَهُ، وَمَعَ ذَلِكَ يَتَسْمَوْنَ لِلْحَيَاةِ،  
صُدُورُهُمْ مُنْشَرِحةٌ وَأَجْسَامُهُمْ قَوِيَّةٌ، وَقُلُوبُهُمْ مُطْمَئِنَّةٌ، وَمَا ذَلِكَ إِلَّا لِأَنَّهُمْ  
عَرَفُوا أَنَّ الْحَيَاةَ إِنَّمَا هِيَ الْيَوْمُ، وَلَمْ يَشْتَغِلُوا بِتَذَكُّرِ الْمَاضِي وَلَا بِالْمُسْتَقْبَلِ،  
وَإِنَّمَا أَفْنَوُا أَعْمَارَهُمْ فِي أَعْمَالِهِمْ.

وَمَا أَبَالِي إِذَا نَفْسِي تَطَاوَعْنِي      عَلَى النَّجَاهَةِ بِمَنْ قَدْ عَاشَ أَوْ هَلَكَ  
وَقَارِنَ بَيْنَ هُؤُلَاءِ وَبَيْنَ أَنَّاسٍ يَسْكُنُونَ الْقَصُورَ وَالدُّورَ الْفَاخِرَةِ، وَلَكِنَّهُمْ  
بَقُوا فِي فَرَاغٍ وَهُوَ جَسْ وَوَسَاؤُسْ، فَشَتَّتُهُمُ الْهَمُّ، وَذَهَبَ بِهِمُ الْهَمُ كُلُّهُ  
مَذْهَبٌ.

لَهَا اللَّهُ ذِي الدِّنِيَا مُنْاخَأً لِرَاكِبٍ      فَكُلُّ بَعِيزٍ إِلَّهٌمْ فِيهَا مُعَذَّبٌ



### الذِّكْرُ الجَمِيلُ عمرٌ طَوِيلٌ

مِنْ سَعَادَةِ الْعَبْدِ الْمُسْلِمِ أَنْ يَكُونَ لَهُ عَمَرٌ ثَانٌ، وَهُوَ الذِّكْرُ الْحَسَنُ، وَعَجَباً  
لَمْ وَجَدَ الذِّكْرُ الْحَسَنَ رَخِيْصاً، وَلَمْ يَشْتَرِهِ بِمَا لِهِ وَجَاهَهُ وَسَعَيْهُ وَعَمَلَهُ.

وقد سبقَ معنا أنَّ إبراهيمَ عليهِ السَّلامُ طلبَ من ربه لسانَ صدقٍ في الآخِرينِ، وهو: الثَّنَاءُ الْحَسَنُ، والدُّعَاءُ لَهُ.

وعجبتُ لِأَنَّاسٍ خَلَّدوا ثَنَاءَ حَسَنًا فِي الْعَالَمِ بِحُسْنٍ صَنَعُوهُمْ وَبِكَرْمِهِمْ وَبِذَلِّهِمْ، حَتَّى إِنْ عُمَرَ سَأَلَ أَبْنَاءَ هَرِمَ بْنَ سَنَانَ: مَاذَا أَعْطَيْتُكُمْ زَهِيرًا، وَمَاذَا أَعْطَيْتُكُمْ مَوْهَةً؟ قَالُوا: مَدَحَنَا، وَأَعْطَيْنَا مَالًاً. قَالَ عُمَرٌ: ذَهَبَ وَاللهِ مَا أَعْطَيْتُمْهُ، وَبَقِيَ مَا أَعْطَيْتُكُمْ.

يعني: الثناءُ والمديح بقيَ لَهُمْ أَبَدَ الدَّهْرِ.

أُولَى الْبَرِّيَّةِ طُرَا أَنْ تُوَاسِيَهُ      عِنْدَ السُّرُورِ الَّذِي وَاسَّاكَ فِي الْحَرَنِ  
إِنَّ الْكَرَامَ إِذَا مَا أَرْسَلُوا ذَكَرُوا      مَنْ كَانَ يَأْلَفُهُمْ فِي الْمَنْزِلِ الْخَشِينِ

### ﴿كَلِمَاتُ الْمَرْأَةِ﴾

#### أُمَّهَاتُ الْمَرَاثِيِّ

هناكَ ثَلَاثَ قَصَائِدَ خَلَدَتْ مَنْ قِيلَتْ فِيهِمْ:

ابن بقيَّةِ الْوَزِيرِ الشَّهِيرِ، قُتِلَهُ عَضْدُ الدُّولَةِ، فَرَثَاهُ أَبُو الْحَسَنِ الْأَنْبَارِيِّ  
بِقَصِيدَتِهِ الرَّائِعَةِ الْعَامِرَةِ، وَمِنْهَا:

|                                      |                                         |
|--------------------------------------|-----------------------------------------|
| لَحْقُ أَنْتَ إِحْدَى الْمُعْجَزَاتِ | عُلُوُّ فِي الْحَيَاةِ وَفِي الْمَمَاتِ |
| وَفَدُّ نَدَاكَ أَيَّامَ الصَّلَاتِ  | كَانَ النَّاسَ حَوْلَكَ حِينَ قَامُوا   |
| وَهُمْ وَقَفُوا قِيَامًا لِلصَّلَاةِ | كَانَكَ وَاقِفٌ فِيهِمْ خَطِيبًا        |

مدَّهُمَا إِلَيْهِمْ بِالْهَبَاتِ  
 مددتَ يديكَ نحوهم واحتفاءً  
 يُواروا فِيهِ تِلْكَ الْمَكْرُمَاتِ  
 ولا ضاقَ بِطْنُ الْأَرْضِ عَنْ أَنْ  
 عَلَيْكَ الْيَوْمَ صَوْتُ النَّائِحَاتِ  
 أَصَارُوا الْجَوَّ قَبْرَكَ وَاسْتَعَاضُوا  
 لِأَنَّكَ نَصَبَ هَطْلَ الْهَاطِلَاتِ  
 وَمَا لَكَ تُرْبَةٌ فَأَقْوِلُ تُسْقِي  
 بِتَبْرِيَاءِ الْفَوَادِ الرَّائِحَاتِ  
 عَلَيْكَ تَحِيَّةُ الرَّحْمَنِ تَتْرَى  
 بِحُرَّاسِ وَحْفَاظِ ثَقَاتِ  
 لِعَظْمِكَ فِي النُّفُوسِ تَبَاتُ تُرْعِي  
 كَذَلِكَ كُنْتَ أَيَّامَ الْحَيَاةِ  
 وَتُوقَدُ حَوْلَكَ الْنِيرَانُ لِيَلَّا  
 مَا أَجْمَلَ الْعَبَارَاتِ، وَمَا أَجْمَلَ الْأَبِيَاتِ، وَمَا أَنْبَلَ هَذِهِ الْمُثُلِّ، وَمَا أَضْخَمَ  
 هَذِهِ الْمَعْانِي. اللَّهُ مَا أَجْمَلَهَا مِنْ أَوْسَمَةٍ، وَمَا أَحْسَنَهَا مِنْ تِيجَانٍ!!  
 لَمَّا سَمِعَ هَذِهِ الْأَبِيَاتِ عَضَدَ الدُّولَةِ الَّذِي قُتِلَهُ، دَمَعَتْ عَيْنَاهُ وَقَالَ: وَدَدْتُ  
 وَاللَّهِ أَنْنِي قُتِلْتُ وَصُلْبَتُ، وَقِيلَتْ فِيَ.  
 وَيُقْتَلُ مُحَمَّدُ بْنُ حَمِيدَ الطُّوْسِيَّ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَيَقُولُ أَبُو تَمَامَ يَرْثِيَهُ:  
 كَذَا فَلِيَجِلَّ الْخَطْبُ وَلِيَفْدَحَ الْأَمْرُ  
 وَلَيْسَ لِعِينٍ لَمْ يَفْضِ مَأْوَهَا عُذْرُ  
 تُؤْفَيْتِ الْأَمْالُ بَعْدَ مُحَمَّدٍ  
 وَأَصْبَحَ فِي شُغْلٍ عَنِ السَّفَرِ السَّفَرُ  
 تَرَدَّى ثِيَابُ الْمَوْتِ حُمْرًا فَمَا أَتَى  
 لَهَا الْلَّيْلُ إِلَّا وَهِيَ مِنْ سُندُسٍ خُضْرُ  
 إِلَى آخِرِ مَا قَالَ فِي تِلْكَ الْقَصِيدَةِ الْمَاتِعَةِ، فَسَمِعَهَا الْمُعْتَصِمُ، وَقَالَ: مَا  
 مَاتَ مَنْ قِيلَتْ فِيهِ هَذِهِ الْأَبِيَاتِ.

ورأيت كريماً آخر في سلالة قُتيبة بن مسلم القائد الشهير، هذا الكريم بذل ماله وجاهه، وواسى المنكوبين، ووقف مع المصابين وأعطى المساكين، وأطعم الجائعين، وكان ملاداً للخائفين، فلما مات، قال أحد الشعراء:

مضى ابن سعيد حين لم يبق مشرقاً  
وما كنت أدرى ما فواضل كفه  
وأصبح في لحدِ من الأرض ضيق  
سابيك ما فاضت دموعي فإن تفاص  
فما أنا من رُزِعِ وإن جَلَ جازع  
كأن لم يمْتْ حي سواك ولم تَقُمْ  
لئن عظمتْ فيك المراثي وذُكرها  
وهذا أبو نواس يكتب تاريخ الخصيب أمير مصر، ويسجل في دفتر  
الزمان اسمه فيقول:

فأي بلادٍ بعدهـ نـ تـ زـورـ  
ـ ولكنـ يـ سـيرـ الـ جـودـ حـ يـ سـيرـ  
ـ وـ يـ عـ اـمـ أـنـ الدـائـرـاتـ تـ دـورـ  
ـ إـذـاـ لـمـ تـ زـرـ أـرـضـ الـ خـصـيـبـ رـ كـابـنـاـ  
ـ فـمـاـ جـازـهـ جـودـ وـ لـاـ حـلـ دـونـهـ  
ـ فـتـىـ يـ شـتـريـ حـسـنـ الـثـنـاءـ بـمـالـهـ

ثم لا يذكر الناس من حياة الخصيب، ولا من أيامه إلا هذه الأبيات.

## وقفة

«اللهم اقسم لنا من خشيتك ما تَحُولْ به بيننا وبين معااصيك، ومن طاعتك ما تُبَلِّغنا به جنتك، ومن اليقين من تُهُونْ به علينا مصائب الدنيا، ومتّعنا بأسماعنا وأبصارنا وقوتنا ما أحْيَيْتَنَا، واجْعَلْه الوارثَ منا، واجْعَلْ ثأرَنا على من ظَلَمَنَا، وانصُرْنَا على من عادَنَا، ولا تجعلْ مصيبيَّتَنَا في دينَنَا، ولا تجعلِ الدُّنْيَا أَكْبَرَ هُنَّا، ولا مَبْلَغَ عِلْمِنَا، ولا تُسْلِطْ عَلَيْنَا بِذَنْبِنَا مَنْ لَا يَرْحَمُنَا».

قال علي بن مقلة:

|                                         |                                             |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| وضاقَ لَابَه الصَّدْرُ الرَّحِيبُ       | إِذَا اشْتَمَلْتَ عَلَى الْيَأسِ الْقُلُوبُ |
| وأَرْسَتْ فِي أَمَاكِنَهَا الْخَطُوبُ   | وأَوْطَنْتَ الْمَكَارِهِ وَاطْمَأَنْتَ      |
| وَلَا أَغْنَى بِحِيلَتِهِ الْأَرِيبُ    | وَلَمْ تَرَ لَانْكَشَافِ الضُّرِّ وَجَهَا   |
| يَمْنُنْ بِهِ الْقَرِيبُ الْمُسْتَجِيبُ | أَتَاهُ عَلَى قُنُوطِكَ مِنْهُ غَوْثٌ       |
| فَمُوصَولُ بَهَا فَرَجُ قَرِيبُ         | وَكُلُّ الْحَادِثَاتِ وَانْتَهَتْ           |

~~~~~

### ربُّ لَا يَظْلِمُ وَلَا يَهْضِمُ

الْأَلَا يَحْقِّ لَكَ أَنْ تَسْعَدَ، وَأَنْ تَهْدَأُ وَأَنْ تَسْكُنَ إِلَى مَوْعِدِ اللَّهِ، إِذَا عَلِمْتَ أَنْ فِي السَّمَاءِ رِبًّا عَادِلًا، وَحَكَمَ مُنْصَفًا، أَدْخُلْ امْرَأَةً الْجَنَّةَ فِي كَلْبٍ، وَأَدْخُلْ امْرَأَةً النَّارَ فِي هِرَّةً.

فتكلك امرأةٌ بغيٌّ من بنى إسرائيل، أُسقتْ كلبًا على ظمَّاً، فففر الله لها وأدخلها الجنة، لِمَا قام في قلبها من إخلاص العمل لله.

وهذه حبسَتْ قطةً في غُرفة، لا هي أطعمتها، ولا سقتها، ولا تركتها تأكل من خشاش الأرض، فأدخلها الله النار.

فهذا ينفعك ويُثْلِج صدرك، بحيث تعلم أنه سبحانه وتعالى يجزي على القليل، ويُثْبِت على العمل الصغير، ويُكافئ عبده على الحقير.

وعند البخاري مرفوعاً: «أربعون خصلة، أعلىها منيحة العنز، ما من عاملٍ يعمل بخصلةٍ منها رجاءً موعودها وتصديق ثوابها، إلا أدخله الله الجنة» **﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾**، **﴿إِنَّ الْحُسَنَاتِ يُذْهِبُنَّ السَّيِّئَاتِ﴾**.

فرُّج عن مكروب، وأعطِ محروماً، وانصرَ مظلوماً، وأطعم جائعاً، واسقْ ظامئاً، وعدْ مريضاً، وشيعَ جنازةً، وواسِ مصاباً، وقدْ أعمى، وأرشد تائهاً، وأكرِم ضيفاً، وبرَّ جاراً، واحترم كبيراً، وارحمَ صغيراً، وابذلْ طعامك، وتصدقَ بدرِهِمِك، وأحسِن لفظك، وكُفْ أذاك، فإنه صدقة لك.

إن هذه المعاني الجميلة، والصفات السامية، من أعظم ما يجلبُ السعادة، وانشراح الصدر، وطرد الهم والغم والقلق والحزن.

لله درُّ الْخُلُقُ الجميل، لو كان رجلاً لكان حَسَنَ الشَّارَة، طَيْبَ الرَّائِحةَ حَسَنَ الذِّكْرَ، باسمَ الوجه.

## اكتب تأريخك بنفسك

كنت جالساً في الحَرَم في شدَّةِ الْحَرَّ، قبل صلاة الظَّهُر بساعة، فقام رجلٌ شيخٌ كبير، وأخذ يُبَاشِرُ على النَّاسِ بِمَاءِ الْبَارَدِ، فِي أَخْذِ بِيَدِهِ الْيُمْنَى كُوبًاً، وفي الْيُسْرَى كُوبًاً، ويسقيهم مِنْ مَاءِ زَمْزَمَ، فَكَلَّمَا شَرَبَ شَارِبٌ، عَادَ فَأَسْقَى جَارَهُ، حَتَّى أَسْقَى فِتَّامًا مِنَ النَّاسِ، وَعَرَقُهُ يَتَصَبَّبُ، وَالنَّاسُ جَلُوسٌ كُلُّ يَنْتَظِرُ دُورَهُ لِيَشْرُبَ مِنْ يَدِهِ هَذَا الشَّيْخُ الْكَبِيرُ، فَعَجَبَتْ مِنْ جَلَدِهِ وَمِنْ صَبْرِهِ وَمِنْ حَبَّهُ لِلْخَيْرِ، وَمِنْ إِعْطَائِهِ هَذَا الْمَاءَ لِلنَّاسِ وَهُوَ يَتَسَمَّ، وَعَلِمَتْ أَنَّ الْخَيْرَ يُسَيِّرُ عَلَى مَنْ يُسَرِّهِ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَأَنَّ فَعْلَ الْجَمِيلِ سَهُلٌ عَلَى مَنْ سَهَّلَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ، وَأَنَّ لِلَّهِ أَدْخَارٌ مِنَ الْإِحْسَانِ، يَمْنَحُهَا مِنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ، وَأَنَّ اللَّهَ يُجْرِي الْفَضَائِلَ وَلَوْ كَانَ قَلِيلًا عَلَى يَدِ أَنَاسٍ خَيْرِيْنَ، يَحْبُّونَ الْخَيْرَ لِعِبَادِ اللَّهِ، وَيَكْرَهُونَ الشَّرَّ لَهُمْ.

أبو بكر يعرض نفسه للخطر في الهجرة، حمايةً للرسول ﷺ.

وحاتم ينام جائعاً، ليُشبع ضيفه.

وأبو عبيدة يسهر على راحة جيش المسلمين.

وعمر يطوف المدينة والناس نيا.

ويتلوي من الجوع عام الرَّمَادَة، ليُطْعِمَ النَّاسَ.

وأبو طلحة يتلقى السهام في أحدٍ، ليَقِيَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ.

وابن المبارك يُبَاشِرُ عَلَى النَّاسِ بِالْطَّعَامِ وَهُوَ صَائِمٌ.

مُثُلُّ كَالنُّجُومِ بِلَهُ يَأْلَى وَمَعَانِي كَالْفَجْرِ فِي إِشْرَاقِهِ

﴿ وَيُطْعِمُونَ الْطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا ﴾.

## أُنْصِتْ لِكَلَامِ اللَّهِ

هُدًىٰ أَعْصَابِكَ بِالْإِنْصَاتِ إِلَى كِتَابِ رَبِّكَ، تَلَوْةٌ مُمْتَعَةٌ حَسَنَةٌ مُؤْتَرَّةٌ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ، تَسْمِعُهَا مِنْ قَارِئٍ مَجُودٍ حَسَنَ الصَّوْتِ، تَصْلُكَ إِلَى رَضْوَانِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَتُضْفِي عَلَى نَفْسِكَ السَّكِينَةَ، وَعَلَى قَلْبِكَ يَقِينًا وَبِرْدًا وَسَلَامًا.

كَانَ عَلَيْهِ يَحْبُّ أَنْ يَسْمَعَ الْقُرْآنَ مِنْ غَيْرِهِ، وَكَانَ عَلَيْهِ يَتَأَثَّرُ إِذَا سَمِعَ الْقُرْآنَ مِنْ سَوَاهُ، وَكَانَ يَطْلُبُ مِنْ أَصْحَابِهِ أَنْ يَقْرُؤُوهُ عَلَيْهِ، وَقَدْ أَنْزَلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنَ هُوَ، فَيَسْتَأْنِسُ عَلَيْهِ وَيَخْشَعُ وَيَرْتَاحُ.

إِنْ لَكَ فِيهِ أَسْوَةً أَنْ يَكُونَ لَكَ دِقَائِقَ، أَوْ وَقْتٌ مِنَ الْيَوْمِ أَوِ اللَّيْلِ، تَفْتَحُ فِيهِ الْمَذِيَاعَ أَوْ مَسْجِلًا، لِتَسْمَعَ إِلَى الْقَارِئِ الَّذِي يُعْجِبُكَ، وَهُوَ يَتْلُو كِلَامَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ.

إِنْ ضَجَّةَ الْحَيَاةِ وَبَلْبَلَةَ النَّاسِ، وَتَشْوِيشَ الْآخَرِينَ، كَفِيلٌ بِإِزْعَاجِكَ، وَهُدًىٰ قُوَّالُكَ، وَبِتَشْتِيتِ خَاطِرِكَ. وَلَيْسَ لَكَ سَكِينَةٌ وَلَا طَمَانِيَّةٌ، إِلَّا فِي كِتَابِ رَبِّكَ وَفِي ذِكْرِ مَوْلَاكَ: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَتَطَمَّنُ قُلُوبُهُمْ بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطَمَّنُ الْقُلُوبُ﴾.

يَأْمُرُ عَلَيْهِ أَبْنَى مُسْعُودٍ، فَيَقْرَأُ عَلَيْهِ مِنْ سُورَةِ النَّسَاءِ، فَيَبْكِي عَلَيْهِ حَتَّى تَنْهَمْ دَمَوْعَهُ عَلَى خَدَّهُ، وَيَقُولُ: «حَسْبُكَ الْآنَ».

وَيَمْرُّ بِأَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ، وَهُوَ يَقْرَأُ فِي الْمَسْجِدِ، فَيُنْصَتُ لَهُ، فَيَقُولُ لَهُ فِي الصَّبَاحِ: «لَوْ رَأَيْتِنِي الْبَارِحةَ وَأَنَا أَسْتَمِعُ لِقَرَاءَتِكَ»، قَالَ أَبُو مُوسَى: لَوْ أَعْلَمُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنِّكَ تَسْمَعُ لِي، لَحَبَّرْتُهُ لَكَ تَحْبِيرًا.

عند ابن أبي حاتم يمر عَلَيْهِ السَّلَامُ بعجوز، فينصت إليها من وراء بابها، وهي تقرأ **﴿هَلْ أَتَكَ حَدِيثُ الْفَاسِيَةِ﴾**، تعيدها وتكررها، فيقول: «نعم أتاني، نعم أتاني».

إن للاستماع حلاوةً، وللإنصات طلاوةً.

أحد الكتاب اللامعين المسلمين سافر إلى أوروبا، فأبحر في سفينه، وركبت معه امرأة من يوغسلافيا، شيوعية فرّت من ظلم ومن قهر تيتو، فأدركته صلاة الجمعة مع زملائه، فقام فخطبهم، ثم صلّى بهم وقرأ سورة الأعلى والغاشية، وكانت المرأة لا تجيد العربية، كانت تُنصلّت إلى الكلام وإلى الجرس وإلى النّغمة، وبعد الصلاة سألتُ هذا الكاتب عن هذه الآيات؟ فأخبرها أنها من كلام الله عز وجل، فبقيت مدهوشةً مذهولةً، قال: ولم تتمكن لفتني لأدعوها إلى الإسلام: **﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لَبِعْضٍ ظَهِيرًا﴾**.

إن للقرآن سلطاناً على القلوب، وهيبةً على الأرواح، وقوةً مؤثرةً فاعلةً على النّفوس.

عجبت لآنسٍ من السلف الأخيار، ومن المتقدمين الأبرار، انهدوا أمام تأثير القرآن، وأمام إيقاعاته الهائلة الصادقة النافذة: **﴿لَوْ أَنَزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاسِعاً مُتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ﴾**.

فذاك عليٌ بن الفضيل بن عياض يموت لما سمع أباه يقرأ: **﴿وَقَفُوْهُمْ إِنَّهُمْ مَسْئُولُوْنَ \* مَا لَكُمْ لَا تَنَاصِرُوْنَ﴾**.

وعمر رضي الله عنه وأرضاه، ينهي من سماعه لآية، ويبيّن مريضاً  
شهرأً كاملاً يُعاد، كما يُعاد المريض، كما ذكر ذلك ابنُ كثير. ﴿ولَوْ أَنْ قُرْآنًا  
سُيَرَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ الْمَوْتَى﴾.

وعبدالله بن وهب، مرّ يوم الجمعة فسمع غلاماً يقرأ: ﴿وَإِذْ يَتَحَاجِجُونَ  
فِي النَّارِ ...﴾ فُغميَ عليه، وُنقل إلى بيته، وبقي ثلاثة أيام مريضاً، ومات  
في اليوم الرابع. ذكره الذهبي.

وأخبرني عالمٌ أنه صلى في المدينة، فقرأ القارئ بسورة الواقعة، قال:  
فأصابني من الذهول ومن الوجل ما جعلني أهتزُّ مكاني، وأتحرّك بغير  
إرادةٍ مني، مع بكاءٍ، ودموعٍ غزير. ﴿فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدِهِ يُؤْمِنُونَ﴾.

ولكنْ ما علاقة هذا الحديث بموضوعنا عن السعادة؟!

إن التشويش الذي يعيشه الإنسان في الأربع والعشرين ساعة كفيلٌ أن  
يفقدَه وعيه، وأن يُقلقه، وأن يُصيبه بالإحباط، فإذا رجع وأنصتَ وسمع  
وتدبّرَ كلام المولى، بصوتٍ حَسَنٍ من قارئٍ خاشع، ثاب إليه رُشدُه، وعادتْ  
إليه نفسه، وقرَّتْ بلا بله، وسكتَ لواعجه. إنني أحذرك بهذا الكلام عن  
قُومٍ جعلوا الموسيقى أسباباً لأسفهم وسعادتهم وارتياحهم، وكتبوا في ذلك  
كتباً، وتبجّحَ كثيرٌ منهم بأن أجملَ الأوقات وأفضلَ الساعات يومَ يُنصلَت إلى  
الموسيقى، بل إن الكُتاب الغربيين الذين كتبوا عن السعادة وطرد القلق،  
 يجعلون من عوامل السعادة الموسيقى. ﴿وَمَا كَانَ صَلَاتُهُمْ عِنْدَ الْبَيْتِ إِلَّا  
مُكَاءً وَتَصْدِيَةً﴾، ﴿سَامِرًا تَهْجُرُونَ﴾.

إن هذا بديلٌ أثم، واستماعٌ محَرَّم، وعندنا الخير الذي نزل على  
محمد ﷺ، والصدق والتوجيه الرَّاشد الحكيم، الذي تضمنَه كتاب الله عز  
وجل: ﴿لَا يَأْتِيهِ الْبَطْلُ مِنْ بَيْنِ يَدِيهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَزَبَّلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ﴾.

فسماعنا للقرآن سماعٌ إيمانيٌ شرعيٌ محمديٌ سنيٌ ﴿تَرَى أَعْيُنَهُمْ  
تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ﴾، وسماعهم للموسيقى سماعٌ لاهٌ عابث،  
لا يقوم به إلا الجهلة والحمقى والسفهاء من الناس ﴿وَمَنِ النَّاسِ مَنِ يَشْتَرِي  
لَهُوَ الْحَدِيثُ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾.

### هـ

## كلٌ يبحث عن السعادة ولكنْ

للعالم الإسکافي كتابٌ بعنوان (لطف التدبير) وهو كتابٌ جمٌ الفائدة،  
أخذَ جذَابٌ جلَابٌ، مؤديَ الكلام فيه البحثُ عن السيادة والسعادة  
والريادة، فإذا الاحتيال والمكر والدهاء، وضربٌ من السياسة، وأفانين من  
الالتواء، فعَاهَا كثيرٌ من الملوك والرؤساء، والأدباء والشعراء، وبعض العلماء،  
كُلُّهم ي يريد أن يهدأ وأن يرتاح، وأن يحصل على مطلوبه، حتى إنه من عنوانين  
هذا الكتاب:

في لطف التدبير، في تسكير شَغَبٍ، وإصلاح نِفَارٍ أو ذاتِ بَيْنَ، ماذا يفعل  
المنهم، في مكائد الأعداء، مُكايِدَةً صغيرٌ لـكبير، في دفع مكروهٍ بقولٍ، في دفع  
مكروهٍ بمكروهٍ، في دفع مكروهٍ بـلطفٍ، في لطف التدبير في دفع مكروهٍ، في  
مُداراة سلطان، في الانتقام من سالِبِ مُلْكٍ، في الخلاص من نَقْمة، في الفتَّاك  
والاحتراز منه، في إظهار أمرٍ لإخفاءِ غيره. إلى آخر تلك الأبواب.

ووُجِدَتْ أَنَّ الْجَمِيعَ كُلَّهُمْ يَبْحَثُونَ عَنِ السُّعَادَةِ وَالْاطْمَئْنَانِ، وَلَكِنْ قَلِيلٌ مِّنْهُمْ مَنْ اهْتَدَى إِلَى ذَلِكَ وَوُفِّقَ لِنَيْلِهَا. وَخَرَجَتْ مِنَ الْكِتَابِ بِثَلَاثَ فَوَائِدَ:

الْأُولَى: أَنَّ مَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهَ نَصْبَ عَيْنِيهِ، عَادَتْ فَوَائِدُهُ خَسَائِرَ، وَأَفْرَاحُهُ أَتْرَاحًا، وَخِيرَاتُهُ نَكَباتٍ ﴿سَنَسْتَدِرُّهُمْ مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ﴾.

الثَّانِيَةُ: أَنَّ الْطَّرِقَ الْمُلْتَوِيَّةَ الصَّعِبَةَ الَّتِي يَسْعَى إِلَيْهَا كَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ فِي غَيْرِ الشَّرِيعَةِ، لَنِيَّلِ السُّعَادَةِ، يَجِدُونَهَا - بَطْرُقِ أَسْهَلِ وَأَقْرَبِ - فِي طَرِيقِ الشَّرِيعَةِ الْمُحَمَّدِيِّ، ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوَعِّظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَبْشِيرًا﴾ فِينَالُونَ خَيْرَ الدُّنْيَا وَخَيْرَ الْآخِرَةِ.

الثَّالِثَةُ: أَنَّ أَنَاسًا ذَهَبُوا عَلَيْهِمْ دُنْيَاهُمْ وَأَخْرَاهُمْ، وَهُمْ يَظْنُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا، وَيَنْالُونَ سُعَادًا، فَمَا ظَفَرُوا بِهَذِهِ وَلَا بِتَلْكَ، وَالسَّبُّ إِعْرَاضُهُمْ عَنِ الْطَّرِيقِ الصَّحِيحِ الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ بِهِ رَسُولَهُ، وَأَنْزَلَ بِهِ كِتَبَهُ، وَهِيَ طَلَبُ الْحَقِّ، وَقَوْلُ الصَّدِيقِ، ﴿وَتَمَتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَا مُبْدِلٌ لِكَلِمَاتِهِ﴾.

كَانَ أَحَدُ الْوَزَرَاءِ فِي لَهُوَ وَطَرِيهِ، فَأَصَابَهُ غَمٌ كَاتِمٌ، وَهُمْ جَاثِمٌ، فَصَرَخَ:

|                                       |                                       |
|---------------------------------------|---------------------------------------|
| أَلَا مَوْتُ يُبَاعُ فَأَشْتَرِيهِ    | فَهَذَا الْعِيشُ مَا لَا خَيْرَ فِيهِ |
| إِذَا أَبْصَرْتُ قَبْرًا مِنْ بَعِيدٍ | وَدَدَتْ لِوَازْنِي مِمَّا يَلِيهِ    |
| أَلَا رَحِمَ الْمَهِيمُ نَفْسَ حُرّ   | تَصَدَّقَ بِالْوَفَاءِ عَلَى أَخِيهِ  |

## وقفة

«فَلَيُكْثِرَ الدُّعَاءُ فِي الرَّخَاءِ: أَيْ فِي حَالِ الرَّفَاهِيَّةِ وَالْأَمْنِ وَالْعَافِيَّةِ؛ لِأَنَّ مِنْ سَمَةِ الْمُؤْمِنِ الشَاكِرِ الْحَازِمَ، أَنْ يَرِيشَ السَّهْمَ قَبْلَ الرَّمْيِ، وَيَلْتَجَئُ إِلَى اللَّهِ قَبْلَ الاضْطِرَارِ، بِخَلَافِ الْكَافِرِ الشَّقِيقِ وَالْمُؤْمِنِ الْغَبِيقِ» **﴿وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرٌّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نَسِيَّ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَادًا﴾**.

فتَعْيَّنَ عَلَى مَنْ يَرِيدُ النِّجَاهَ مِنْ وَرَطَاتِ الشَّدَائِدِ وَالْغُمُومِ، أَنْ لَا يَغْفِلُ بِقَلْبِهِ وَلِسَانِهِ عَنِ التَّوْجُّهِ إِلَى حَضْرَةِ الْحَقِّ - تَقْدِيسٌ - بِالْحَمْدِ وَالْإِبْتِهَالِ إِلَيْهِ وَالثَّنَاءِ عَلَيْهِ، إِذَ الْمَرَادُ بِالدُّعَاءِ فِي الرَّخَاءِ. كَمَا قَالَهُ الْإِمَامُ الْحَلِيمِيُّ - دُعَاءُ الشَّاءِ وَالشُّكْرِ وَالاعْتِرَافُ بِالْمَيْنَ، وَسُؤَالُ التَّوْفِيقِ وَالْمَعْوَنَةِ وَالْتَّأْيِدِ، وَالْاسْتِغْفَارُ لِعَوَارِضِ التَّقْصِيرِ، فَإِنَّ الْعَبْدَ - وَإِنْ جَاهَدَ - لَمْ يُوْفَّ مَا عَلَيْهِ مِنْ حَقُوقِ اللَّهِ بِتَمَامِهَا، وَمَنْ غَفَلَ عَنِ ذَلِكَ، وَلَمْ يُلْاحِظْهُ فِي زَمَانٍ صَحَّتْهُ وَفِرَاغَهُ وَأَمْنَهُ، فَقَدْ صَدَقَ عَلَيْهِ قَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا نَجَاهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾**.



## نَعِيمٌ وَجَحِيمٌ

نشرَتْ الصُّحُفُ الْعَالَمِيَّةُ خَبْرًا عَنِ اِنْتِهَارِ رَئِيسِ وزَرَاءِ فَرْنَسَا فِي حُكْمِ الرَّئِيسِ مِيَتْرَانَ، وَالسَّبَبُ فِي ذَلِكَ أَنَّ بَعْضَ الصُّحُفِ الْفَرَنْسِيَّةِ شَنَّتْ عَلَيْهِ غَارَةً مِنَ النَّقْدِ وَالشَّتْمِ وَالتَّجْرِيْحِ، فَلَمْ يَجِدْ هَذَا الْمُسْكِنُ إِيمَانًا وَلَا سَكِينَةً وَلَا اسْتِقْرَارًا يَعُودُ إِلَيْهِ، وَلَمْ يَجِدْ مَنْ يَرْكَنُ إِلَيْهِ، فَبَادَرَ فَازْهَقَ رُوحَهُ.

إن هذا الرجل المسكين الذي أقدم على الانتحار لم يهتد بالهدایة الربّانية المتمثلة في قوله سبحانه: ﴿وَلَا تَكُنْ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ﴾ وقوله سبحانه: ﴿لَنْ يَضُرُّوكُمْ إِلَّا أَذْنِي﴾، وقوله: ﴿وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا﴾، لأن الرجل فقد مفتاح الهدایة، وطريق السّداد وسبيل الرّشاد: ﴿مَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَلَا هَادِي لَهُ﴾.

إنَّ من وصايا الآخرين لكلٌّ مُتَّهَلٌ بِالْهَمِّ وَالْحَزْنِ، أَنْ يَأْمُرُوهُ بِالْجُلوْسِ عَلَى ضفاف النَّهْرِ، وَيَسْتَمْتَعُ بِالْمُوسِيقِيِّ، وَيَلْعَبُ النَّرْدَ، وَيَتَرَلَّجَ عَلَى التَّلْجِ.

لكن وصايا أهل الإسلام، وأهل العبودية الحقة: جلسةٌ بين الأذان والإقامة في روضةٍ من رياض الجنة، وهتافٌ بذكر الواحد الأحد، وتسليمٌ بالقضاء والقدر، ورضاً بما قسم الله، وتوكلٌ على الله جلٌّ وعلا.



### ﴿أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ﴾

نزل هذا الكلام على رسول الله ﷺ فتحقّقت فيه هذه الكلمة، فكان سهلَ الخاطر، منشرحَ الصدر، متفائلاً، جيّاشَ الفؤاد، حيّ العاطفة، ميسّراً في أموره، قريباً من القلوب، بسيطاً في عزمه، دانياً من الناس في هيبةٍ، متيسماً في وقار، متحبباً في سموٍّ، مألوفاً للحاضر والباد، جمَّ الْخُلُقِ، طلّقَ الْمُحِيَّا، مشرقَ الطّلعة، غزيرَ الْحَيَاةِ، يهشُّ لِلْدُّعَابَةِ، ويَبَشُّ لِلْقَادِمِ، مسروراً بعطايا الله، جَذَلاً بالهبات الربّانية، لا يعتريه اليأس، ولا يعرف الإحباط، ولا يخلد إلى التّحذيل، ولا يعترف بالقنوط، ويعجبه الفَلَّ الحَسَنَ، ويكرهه

الْتَّعْمُقُ وَالْتَّشْدُقُ، وَالْتَّفَيِّهُ وَالْتَّكْلُفُ وَالْتَّنْطُعُ؛ لَأَنَّهُ صَاحِبُ رِسَالَةٍ، وَحَامِلٌ  
مِبْدَأً، وَقَدْوَةً أُمَّةً، وَأُسْوَةً جَيلٍ، وَمَعْلُومٌ شَعُوبٌ، وَرَبُّ أَسْرَةٍ، وَرَجُلٌ مجَمِّعٌ،  
وَكَنْزٌ مُثُلٌ، وَمَجْمَعٌ فَضَائِلٌ، وَبَحْرٌ عَطَايَا، وَمَشْرُقٌ نُورٌ.

إِنَّهُ بِالْخَتْصَارِ: مِيسَرٌ لِلْيُسْرَى، وَإِنَّهُ بِإِيجَازٍ: ﴿وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرُهُمْ  
وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ﴾ أَوْ بِعَبَارَةٍ أُخْرَى: ﴿رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ﴾ وَكَفَى!!  
﴿شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا \* وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا﴾.

إِنَّ مَا يُعَارِضُ الرِّسَالَةَ الْمِسْرَةَ السَّهْلَةَ: تَنْطُعُ الْخَوَارِجُ، وَتَزَنَّدُقُ أَهْلُ  
الْمَنْطَقِ، وَحُمُّقُ الصَّوْفِيَّةِ، وَحَذْلَقَةُ الْمُتَكَبِّرِينَ، وَوَلَهُ الشَّعْرَاءُ، وَهُيَّامُ الْمَفْنِينَ،  
وَصَّلَافُ عَبِيدِ الدِّينِيَا، وَانْحِرَافُ مُرْتَزَقَةِ الْأَفْكَارِ ﴿فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا  
أَخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحُقْقِ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ﴾.



## مَفْهُومُ الْحَيَاةِ الطَّيِّبَةِ

يَقُولُ أَحَدُ أَذْكِيَاءِ الْإِنْكَلِيزِ: بِإِمْكَانِكَ وَأَنْتَ فِي السِّجْنِ مِنْ وَرَاءِ الْقَضَبَانِ  
الْحَدِيدِيَّةِ أَنْ تَنْظُرُ إِلَى الْأَفْقِ، وَأَنْ تُخْرُجَ زَهْرَةً مِنْ جَيْبِكَ فَتَشْمَمَهَا وَتَبْتَسِمَ،  
وَأَنْتَ مَكَانُكَ، وَبِإِمْكَانِكَ وَأَنْتَ فِي الْقَصْرِ عَلَى الدِّيْبَاجِ وَالْحَرِيرِ، أَنْ تَحْتَدَّ  
وَأَنْ تَغْضِبَ وَأَنْ تَثُورَ سَاحِطًا مِنْ بَيْتِكَ وَأَسْرِتِكَ وَأَمْوَالِكَ.

إِذْنُ السُّعَادَةِ لَيْسَتْ فِي الزَّمَانِ وَلَا فِي الْمَكَانِ، وَلَكِنَّهَا فِي الْإِيمَانِ، وَفِي  
طَاعَةِ الدِّيَّانِ، وَفِي الْقَلْبِ. وَالْقَلْبُ مَحْلُ نَظَرِ الرَّبِّ، فَإِذَا اسْتَقَرَّ الْيَقِينُ فِيهِ،  
أَنْبَعَتِ السُّعَادَةَ، فَأَضْفَتْ عَلَى الرُّوحِ وَعَلَى النَّفْسِ اِنْشِرَاحًا وَارْتِيَاحًا، ثُمَّ  
فَاضَتْ عَلَى الْآخِرِينَ، فَصَارَتْ عَلَى الظَّرَابِ وَبَطْوَنِ الْأَوْدِيَّةِ وَمَنَابِتِ الشَّجَرِ.

أحمد بن حنبل عاش سعيداً، وكان ثوبه أبيض مرقاً، يخيطه بيده، وعنه ثلاثة غرفٍ من طين يسكنها، ولا يجد إلا كسر الخبز مع الزيت، وبقي حداوه. كما قال المترجمون عنه. سبع عشرة سنة يرقصها ويحيطها، ويأكل اللحم في شهر مرّة ويصوم غالباً الأيام، يذرع الدنيا ذهاباً وإياباً في طلب الحديث، ومع ذلك وجد الراحة والهدوء والسكينة والاطمئنان؛ لأنّه ثابت القدم، مرفوع الهامة، عارفٌ بمصيره، طالبٌ لثوابٍ، ساعٍ لأجرٍ، عاملٌ لآخرةٍ، راغبٌ في جنةٍ.

وكان الخلفاء في عهده. الذين حكموا الدنيا. المؤمنون، والواثقون، والمعتصم، والمتوكّل، عندهم القصور والدور والذهب والفضة والبنود والجند، والأعلام والأوسمة والشارات والعقارات، ومعهم ما يشتهون، ومع ذلك عاشوا في كدر، وقضوا حياتهم في همٍ وغمٍ، وفي قلائلٍ وحروبٍ وثوراتٍ وشغبٍ وضجيجٍ، وبعدهم كان يتاؤه في سكرات الموت نادماً على ما فرّط، وعلى ما فعل في جنب الله.

ابن تيمية شيخ الإسلام، لا أهل ولا دار ولا أسرة ولا مال ولا منصب، عنده غرفةٌ بجانب جامع بنى أمية يسكنها، وله رغيفٌ في اليوم، وله ثوبان يغّير هذا بهذا، وينام أحياناً في المسجد، ولكن كما وصف نفسه: جنّته في صدره، وقتله شهادة، وسجنه خلوة، وإخراجه من بلده سياحة؛ لأن شجرة الإيمان في قلبه استقامت على سوقها، تؤتي أكلها كلَّ حين بإذن ربها، يمدُّها زيت العناية الربانية، ﴿يُضيءُ وَلَوْلَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لَنُورٍهُ مَنْ يَشَاءُ﴾، ﴿كَفَرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بِالْهُمْ﴾، ﴿وَالَّذِينَ اهتَدُوا زَادُهُمْ هُدًى وَآتَاهُمْ تَقْوَاهُمْ﴾، ﴿تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَصْرَةُ النَّعِيمِ﴾.

خرج أبو ذرٌ رضي الله عنه وأرضاه إلى الريّدة، فنصبَ خيمَتَهُ هناك، وأتى بامرأته وبناته، فكان يصوم كثيراً من الأيام، يذكُر مولاه، ويسبّح خالقه، ويتعبد ويقرأ ويتوّل ويتأمل، لا يملك من الدنيا إلا شمَلةً أو خيمة، وقطعةً من الغنم، مع صحفةٍ وقصعةٍ وعصا، زاره أصحابه ذات يوم، فقالوا: أين الدنيا؟ قال: في بيتي ما أحتاجه من الدنيا، وقد أخبرنا عليه السلام أنَّ أمَّا عقبة كُوئُوداً لا يجيزها إلا المُخفَّ.

كان من شرح الصدر، ومن شرح الخاطر، فعنده ما يحتاجه من الدنيا، أمّا ما زاد على حاجته، فأشغالٌ وتَبَعَّاتٌ وهمومٌ وغمومٌ.

قلتُ في قصيدةٍ بعنوان: أبو ذرٌ في القرن الخامس عشر، متحدّثاً عن غُرية أبي ذر وعن سعادته، وعن وحدته وعزلته، وعن هجرته بروحه وبمبادئه، وكأنه يتحدث عن نفسه:

|                                            |                                             |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------|
| لَاطْفُونِي هَدَدْتُهُمْ هَدَدُونِي        | بِالْمَنَى لَا طَفْتُ حَتَّى أَحْسَأَ       |
| أَرْكَبُونِي نَزَلْتُ أَرْكَبُ عَزْمِي     | أَنْزَلُونِي رَكِبْتُ فِي الْحَقِّ نَفْسَأَ |
| أَطْرَدُ الْمَوْتَ مُقْدَمَاً فَيُولَّي    | وَالْمَنَى أَجْتَاهُمَا وَهِيَ نَعْسَى      |
| قَدْ بَكْتُ غَرِيْتِي الرَّمَالُ وَقَالَتْ | يَا أَبَا ذَرٍ لَا تَخَفْ وَتَأْسَأَ        |
| قَلْتُ لَا خَوْفٌ لَمْ أَرَلْ فِي شَبَابِ  | مِنْ يَقِينِي مَا مِتْ حَتَّى أَدْسَأَ      |
| أَنَا عَاهَدْتُ صَاحِبِي وَخَلِيلِي        | وَتَلَقَّنْتُ مِنْ أَمَالِهِ دَرْسَأَ       |

## إذن فما هي السعادة؟!

«كن في الدنيا كأنك غريبٌ أو عابر سبيل»، «فطوبى للغرياء».

ليست السعادة قصر عبد الملك بن مروان، ولا جيوشَ هارون الرشيد،  
ولا دورَ ابن الجحّاص، ولا كنوزَ قارون، ولا في كتاب الشفاءِ لابن سينا، ولا  
في ديوانِ المتنبي، ولا في حدائق قرطبة، أو بساتين الزهراء.

السعادة عند الصحابة مع قلة ذات اليد، وشَطَفِ المعيشة، وزهادة  
الموارد، وشُحُّ النَّفقة.

السعادة عند ابن المسيب في تألهِ، وعند البخاري في صحيحه، وعند  
الحسن البصري في صدقه، ومع الشافعي في استبطاطاته، ومالك في  
مراقبته، وأحمد في ورّعه، وثابت البناي في عبادته ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا  
يُصِيبُهُمْ ظَمَآنٌ وَلَا نَصَبٌ وَلَا مَخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَطْعُونَ مَوْطِئًا يَغْيِظُ  
الْكُفَّارَ وَلَا يَنْالُونَ مِنْ عَدُوٍّ نَّيْلًا إِلَّا كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ﴾.

ليست السعادة شيئاً يُصرف، ولا دابةٌ تُشتَرَى، ولا وردةٌ تُشَمَّ، ولا بُرّاً  
يُكَالُ، ولا بَرَّاً يُنْشَرُ.

السعادة سلعةٌ خاطرٌ بحقِّ يحملُهُ، وانشراح صدرٌ لمبدأ يعيشُهُ، وراحة  
قلبٌ لخيرٍ يكتَفِهُ.

كُنّا نظنُّ أننا إذا أكثرنا من التوسيع في الدور، وكثرة الأشياء، وجمع  
المسهّلات والمرغبات والمشتهيات، أننا نسعد ونفرح ونمرح ونُسَرّ، فإذا هي  
سبب الهمّ والكدر والتفيض؛ لأن كلّ شيءٍ بهمّهٌ وغمّهٌ وضريبةٌ كده وكمده  
﴿وَلَا تَمْدُنْ عَيْنِيكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَفْتَنَهُمْ فِيهِ﴾.

إن أكبر مُصلح في العالم رسول الهدى محمد<sup>صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup>، عاش فقيراً، يتلوى من الجوع، لا يجد دَقْل التمر يسدُّ جوعه، ومع ذلك عاش في نعيم لا يعلمه إلا الله، وفي انشراح وارتياح، وانبساط واغتباط، وفي هدوء وسكينة ﴿وَوَضَعْنَا عَنْكَ وَرْزَكَ \* الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ ﴾، ﴿وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيْمَاً﴾، ﴿اللَّهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ﴾.

في الحديث الصحيح: «البر حسن الخلق، والإثم ما حاك في صدرك، وكرهت أن يطلع عليه الناس».

إن البر راحة للضمير، وسكون النفس، حتى قال بعضهم:  
 البر أبقى وإن طال الزمان به والإثم أقبح ما أوعيت من زاد  
 وفي الحديث: «البر طمأنينة، والإثم ريبة». إن المحسن صراحة يبقى في هدوء وسكينة، وإن المريب يتوجّس من الأحداث والخطّارات ومن الحركات والسكنات ﴿يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ﴾. والسبب أنه أساء فحسب، فإن المسيء لابد أن يقلق وأن يرتكب وأن يضطرب، وأن يتوجّس خيفةً:

إذا ساء فعل المساءت ظنونه وصدق ما يعتاده من توهّم  
 والحلّ لمن أراد السعادة، أن يُحسّن دائمًا، وأن يتجنّب الإساءة، ليكون في أمن ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ﴾.

أقبل راكب يحثُّ السير، يثور الغبار من على رأسه، يريد سعد بن أبي وقاص، وقد ضرب سعد خيمته في كبد الصحراء، بعيداً عن الضجيج، بعيداً عن اهتمامات الدهماء، منفرداً بنفسه وأهله في خيمته، معه قطيع من الغنم، فاقترب الراكب فإذا هو ابنه عمر، فقال ابنه له: يا أبا، الناس يتذمرون الملك وأنت ترعى غنمك. قال: أعود بالله من شرِّك، إني أولى بالخلافة مني بهذا الرداء الذي عليّ، ولكن سمعت الرسول ﷺ يقول: «إن الله يحب العبد الغني التّقى الحفي». 

إن سلامة المسلم بدينه أعظم من مُلك كسرى وقيصر؛ لأن الدين هو الذي يبقى معك حتى تستقر في جنات النعيم، وأما الملك والمنصب فإنه زائل لا محالة ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ﴾.

### إِلَيْهِ يَصْدُدُ الْكَلْمُ الطَّيِّبُ

كان للصحابية كنوز من الكلمات المباركات الطّيّبات، التي علّمهم إياها صفوة الخلق ﷺ.

وكلُّ كلمةٍ عند أحدهم خيرٌ من الدنيا وما فيها، ومنْ عظمتهم معرفتهم بقيمة الأشياء ومقادير الأمور.

أبو بكر يسأل الرسول ﷺ أن يعلّمه دعاءً، فقال له: «قل: ربِّ إني ظلمتُ نفسي ظلماً كثيراً، ولا يغفر الذنب إلا أنت، فاغفر لي مغفرةً من عندك وارحمني، إنك أنت الغفور الرحيم». 

ويقول عليه للعباس: «اسأله العفو والعافية».

ويقول لعلي: «قل: اللهم أهدني وسدّني».

ويقول لعبد بن حصين: «قل: اللهم ألهمني رشدي، وقني شر نفسي».

ويقول لشداد بن أوس: «قل: اللهم إني أسألك الثبات في الأمر، والعزمية على الرشد، وشُكر نعمتك، وحسن عبادتك، وأسألك قلباً سليماً، ولساناً صادقاً، وأسألك من خير ما تعلم، وأعوذ بك من شر ما تعلم، وأستغفرك لما تعلم، إنك أنت علام الغيوب».

ويقول لمعاذ: «قل: اللهم أعني على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك».

ويقول لعائشة: «قولي: اللهم إنك عفو تحب العفو، فاعف عنِي».

إن الجامع لهذه الأدعية: سؤال رضوان الله عز وجل ورحمته في الآخرة، والنجاة من غضبه، وأليم عقابه، والعون على عبادته سبحانه وتعالى وشكراً.

وإن الرابط بينها: طلب ما عند الله، والإعراض عمّا في الدنيا. إنه ليس فيها طلب أموال الدنيا الفانية، وأعراضها الزائلة، أو زخرفها الرخيص.



﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخْذَ الْقُرَى﴾

﴿وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ﴾

إن من تعasse العبد، وعثرة قدمه وسقوط مكانته: ظلمه لعباد الله، وهضم حقوقهم، وسحقه ضعيفهم، حتى قال أحد الحكماء: خف ممن لم يجد له عليك ناصراً إلا الله.

ولقد حفظ لنا تاريخ الأمم أمثلة حية في الأذهان عن عواقب الظلمة.

فهذا عامر بن الطفيلي يكيد للرسول ﷺ، ويحاول اغتياله، فيدعوه عليه ﷺ، فيبتهله الله بعده في نحره، فيموت ل ساعته، وهو يصرخ من الألم.

وأربد بن قيس يؤذى رسول الله ﷺ، ويسعى في تدبير قتله، فيدعوه عليه، فينزل الله عليه صاعقةً تحرقه هو وبعيره.

و قبل أن يقتل الحاج سعيد بن جبير بوقت قصير، دعا عليه سعيد وقال: اللهم لا تسلطه على أحدٍ بعدي. فأصاب الحاج خراج في يده، ثم انتشر في جسمه، فأخذ يخور كما يخور الثور، ثم مات في حالة مؤسفةٍ.

واختفى سفيان الثوري خوفاً من أبي جعفر المنصور، وخرج أبو جعفر يريد الحرم المكيَّ وسفيان داخل الحرم، فقام سفيان وأخذ بأسثار الكعبة، ودعا الله عز وجل أن لا يدخل أباً ماجعفر بيته، فمات أبو جعفر عند بئر ميمون قبل دخوله مكةً.

وأحمد بن أبي دؤاد القاضي المعتزلي يُشارك في إيداء الإمام أحمد بن حنبل فيدعوه عليهم فِي صَبَبِهِ اللَّهُ بِمَرْضِ الْفَالِجِ فَكَانَ يَقُولُ: أَمَّا نَصْفُ جَسْمِي، فَلَوْ وَقَعَ عَلَيْهِ الْذَّبَابُ، لَظَنَنَتْ أَنَّ الْقِيَامَةَ قَامَتْ، وَأَمَّا النَّصْفُ الْآخَرُ، فَلَوْ قُرِضَ بِالْمَقَارِيْضِ مَا أَحْسَسْتُ.

ويُدعُو أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلَ أَيْضًا عَلَى ابْنِ الرَّيَّاْتِ الْوَزِيرِ، فَيُسَلِّطُ اللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ أَخْذَهُ، وَجَعَلَهُ فِي فَرْنِ مِنْ نَارٍ، وَضَرَبَ الْمَسَامِيرَ فِي رَأْسِهِ.

وَحْمَزةُ الْبَسِيُونِيُّ كَانَ يَعْذِّبُ الْمُسْلِمِينَ فِي سِجْنِ جَمَالِ عَبْدِ النَّاصِرِ، وَيَقُولُ فِي كَلْمَةٍ لَهُ مَؤْذِيَّة: «أَيْنَ إِلَهُكُمْ لَأَضْعُهُ فِي الْحَدِيدِ؟»؟ تَعَالَى اللَّهُ عَمَّا يَقُولُ الظَّالِمُونَ عَلَوْا كَبِيرًا. فَاصْطَدَمَتْ سِيَارَتُهُ . وَهُوَ خَارِجٌ مِنَ الْقَاهِرَةِ إِلَى الإِسْكَنْدَرِيَّةِ . بِشَاحِنَةٍ تَحْمِلُ حَدِيدًا، فَدَخَلَ الْحَدِيدَ فِي جَسْمِهِ مِنْ أَعْلَى رَأْسِهِ إِلَى أَحْشَائِهِ، وَعَجَزَ الْمُقْدِنُونَ أَنْ يُخْرِجُوهُ إِلَّا قَطْعًا ॥ وَأَسْتَكْبَرَ هُوَ وَجُنُودُهُ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَظَنَنُوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ॥، ॥ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَّا قُوَّةً أَوْ لَمْ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً ॥.

وَكَذَلِكَ صَلَاحُ نَصْرٍ مِنْ قَادَةِ عَبْدِ النَّاصِرِ، وَمِنْ أَكْثَرِ فِي الْأَرْضِ الظُّلْمِ وَالْفَسَادِ، أُصِيبُ بِأَكْثَرِ مِنْ عَشَرَةِ أَمْرَاضٍ مُؤْلِمَةً مُزْمِنَةً، عَاشَ عَدَّةَ سَنَوَاتٍ مِنْ عُمْرِهِ فِي تَعَاسَةٍ، وَلَمْ يَجِدْ لَهُ الطَّبَ عَلَاجًا، حَتَّى مَاتَ سَجِينًا مَزْجُوْجًا بِهِ فِي زِنْزَانَاتِ زُعْمَائِهِ الَّذِينَ كَانُوا يَخْدِمُهُمْ.

﴿الَّذِينَ طَغَوْا فِي الْبَلَدِ \* فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ \* فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ﴾، «إِنَّ اللَّهَ لِيُمْلِي لِلظَّالِمِمْ، حَتَّى إِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُفْلِتْهُ»، «وَاتَّقِ دُعَوَةَ الْمُظْلُومِ، فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ».



## دُعْوَةُ الْمُظْلُوم

وَسَارِيَةٌ لَمْ تَسْرِ فِي الْأَرْضِ تَبْتَغِي  
مَحَلًا وَلَمْ يَقْطُعْ بِهَا الْبَيْدَ قَاطِعُ  
سَرْتُ حِيثُ لَمْ تُحِدَ الرَّكَابُ وَلَمْ تُنْخِ  
لِوْرْدٍ وَلَمْ يَقْصُرْ لَهَا الْقِيدُ مَانِعُ  
تَمَرُّ وَرَاءَ اللَّيْلِ وَاللَّيْلُ ضَارِبُ  
بِجَثْمَانِهِ فِيهِ سَمِيرٌ وَهَا جِعْ  
قَالَ إِبْرَاهِيمَ التَّيمِيُّ: إِنَّ الرَّجُلَ لَيَظْلَمُنِي فَأَرْحَمْهُ.

وَسُرْقَتْ دَنَانِيرُ لِرَجُلٍ صَالِحٍ مِنْ خَرَاسَانَ، فَجَعَلَ يَبْكِي، فَقَالَ لَهُ  
الْفَضِيلُ: لِمَ تَبْكِي؟ قَالَ: ذَكَرْتُ أَنَّ اللَّهَ سَوْفَ يَجْمِعُنِي بِهَذَا السَّارِقِ يَوْمَ  
الْقِيَامَةِ، فَبَكَيْتُ رَحْمَةً لَهُ.

وَاغْتَابَ رَجُلٌ أَحَدُ عُلَمَاءِ السَّلْفِ، فَأَهْدَى لِلرَّجُلِ تَمَرًا وَقَالَ: لَأَنَّهُ صَنَعَ  
لِي مَعْرُوفًا.

## حَسَنٌ

### قَلْتُ: بِالْبَابِ أَنَا

عَلَى هِيَةِ الْأَمْمَ الْمُتَحَدَّةِ بَنِيُوْيُورُكَ لَوْحَةٌ، مَكْتُوبٌ عَلَيْهَا قَطْعَةٌ جَمِيلَةٌ  
لِلشَّاعِرِ الْعَالَمِيِّ السَّعْدِيِّ الشِّيرازِيِّ، وَقَدْ تُرْجِمَتْ إِلَى الإِنْجِلِيزِيَّةِ وَهِيَ تَدْعُو:  
إِلَى الْإِخْرَاءِ وَالْأَلْفَةِ وَالْإِتْحَادِ، يَقُولُ:

قَالَ لِي الْمُحْبِبُ— وَبُلَّا زَرْتُهُ—  
مَنْ بِبَابِي قَلْتُ بِالْبَابِ أَنَا  
حِينَمَا فَرَقْتَ فِيهِ بَيْنَنَا  
قَالَ لِي أَخْطَأَتْ تَعْرِيفَ الْهَوِيِّ

أطْرُقُ الْبَابَ عَلَيْهِ مُوْهِنَا  
وَمَضَى عَامٌ فَلَمَّا جَئْتُهُ  
ثُمَّ إِلَّا أَنْتَ قَلْتُ أَنْظُرْ فَمَا  
قَالَ لِي مَنْ أَنْتَ قَلْتُ أَنْظُرْ فَمَا  
وَعَرَفْتَ الْحُبَّ فَادْخُلْ يَا أَنَا  
قَالَ لِي أَحْسَنْتَ تَعْرِيفَ الْهَوَى  
لَا بُدَّ لِلْعَبْدِ مِنْ أَخْ مَفِيدٍ يَأْنِسُ إِلَيْهِ، وَيَرْتَاحُ إِلَيْهِ، وَيُشَارِكُهُ أَفْرَاحَهُ  
وَأَنْرَاحَهُ، وَيَبَادِلُهُ وَدًا بَوْدًا. ﴿وَاجْعَلْ لَيْ وَزِيرًا مِنْ أَهْلِي﴾ <sup>٢٩</sup> هَارُونَ أَخِي <sup>٣٠</sup>  
اَشْدُدْ بِهِ أَزْرِي <sup>٣١</sup> وَأَشْرِكْهُ فِي أَمْرِي <sup>٣٢</sup> كَيْ نُسَبِّحَكَ كَثِيرًا <sup>٣٣</sup>  
وَنَذْكُرَكَ كَثِيرًا <sup>٣٤</sup>.

وَلَا بُدُّ مِنْ شَكْوَى إِلَى ذِي قَرَابَةٍ  
يُوَسِّيَكَ أَوْ يُسْلِيَكَ أَوْ يَتَوَجَّعُ  
﴿بَعْضُهُمْ أُولَيَاءُ بَعْضٍ﴾، ﴿كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ﴾، ﴿وَالْفََ بَيْنَ  
قُلُوبِهِمْ﴾، ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ﴾.



### لَا بُدَّ مِنْ صَاحِبٍ

إِنْ مِنْ أَسْبَابِ السَّعَادَةِ أَنْ تَجِدَ مِنْ تَنْفِعَكَ صَحْبَتُهُ، وَتُسْعِدَكَ رَفْقَتُهُ.  
«أَيْنَ الْمُتَحَابُونَ فِي جَلَالِي، الْيَوْمُ أَظْلَمُهُمْ فِي ظَلِّي يَوْمٌ لَا ظَلَّ إِلَّا ظَلَّي».  
«وَرِجْلَانِ تَحَابَّا فِي اللَّهِ، اجْتَمَعا عَلَيْهِ، وَتَفَرَّقا عَلَيْهِ».



## الْأَمْنُ مَطْلُبٌ شَرْعِيٌّ وَعُقْلِيٌّ

﴿أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مَهْتَدُونَ﴾، ﴿الَّذِي أَطْعَمَهُمْ مِنْ جُوعٍ وَآمَنَهُمْ مِنْ خُوفٍ﴾، ﴿أَوْلَمْ نُمْكِنْ لَهُمْ حَرَماً آمِنَا﴾، ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا﴾، ﴿ثُمَّ أَبْلَغُهُ مَأْمَنَهُ﴾.

«من بات آمناً في سريره، مُعافىٰ في بدنـه، عنده قـوت يومـه، فـكـأنـما حـيزـت لـه الدـنيـا بـحـذاـفـيرـها».

فـأـمـنـ القـلـبـ: إـيمـانـه وـرسـوـخـه فـي مـعـرـفـةـ الـحـقـ، وـامـتـلـأـه بـالـيـقـينـ.  
وـأـمـنـ الـبـيـتـ: سـلـامـتـه مـنـ الـانـحـرـافـ، وـبـعـدـه عـنـ الرـذـلـةـ، وـامـتـلـأـه بـالـسـكـيـنـةـ، وـاهـتـدـأـه بـالـبـرـهـانـ الرـبـيـانـيـ.

وـأـمـنـ الـأـمـةـ: جـمـعـهـا بـالـحـبـ، وـإـقـامـةـ أـمـرـهـا بـالـعـدـلـ، وـرـعـاـيـتـهـا بـالـشـرـيـعـةـ.

وـالـخـوـفـ عـدـوـ الـأـمـنـ ﴿فَخَرَجَ مِنْهَا خَائِفًا يَتَرَقَّبُ﴾، ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾.

وـلـا رـاحـةـ لـخـائـفـ، وـلـا أـمـنـ مـلـحـدـ، وـلـا عـيـشـ لـمـرـيـضـ.

إـنـمـا الـعـمـرـ صـحـةـ وـكـفـافـ فـإـذـا وـلـيـا عـنـ الـعـمـرـ وـلـى  
لـهـ مـا أـتـعـسـ الـدـنيـاـ، إـنـ صـحـتـ مـنـ جـانـبـ فـسـدـتـ مـنـ جـانـبـ آـخـرـ، إـنـ  
أـقـبـلـ الـمـالـ مـرـضـ الـجـسـمـ، وـإـنـ صـحـ الـجـسـمـ حـلـتـ الـمـصـائـبـ، وـإـنـ صـلـحـ الـحـالـ  
وـاسـتـقـامـ الـأـمـرـ حلـ الـمـوـتـ.

خرج الشاعر الأعشى من «نجد» إلى الرسول ﷺ يمتدحه بقصيدة ويسلم، فعرض له أبو سفيان فأعطاه مائة ناقة، على أن يترك سفره ويعود إلى دياره، فأخذ الإبل وعاد، وركب أحدًا فهو جلت به، فسقط على رأسه، فاندفقت عنقه، وفارق الحياة، بلا دين ولا دنيا. أما قصيده التي هيأها ليقولها بين يدي رسول الله ﷺ، فهي بديعة الحُسْن يقول فيها:

شَابٌ وَشَيْبٌ وَافْتَقَارٌ وَثَرَوَةٌ  
فَالَّهُ هَذَا الدَّهْرُ كَيْفَ تَرَدَّا  
إِذَا أَنْتَ لَمْ تَرْحَلْ بِزَادٍ مِنَ التُّقَىٰ  
وَلَاقِيْتَ بَعْدَ الْمَوْتِ مَنْ قَدْ تَرَوْدَا  
نَدَمْتَ عَلَىٰ أَنْ لَا تَكُونَ كَمْثُلِيْهِ  
وَأَنْكَ لَمْ تُرْصِدْ مَا كَانَ أَرْصَدَا

عَنْبَرِي

### أمجاد زائلة

إن من لوازم السعادة الحَقَّة أن تكون دائمة تامَّة، فدوامها أن تكون في الدنيا والآخرة، في الغيب والشهادة،اليوم وغداً.

وتمامها أن لا يُنْفَصِّها نَكَد، وأن لا تُخْدِشْ وجهُ محسنها بسخطِ

جلس النعمان بن المنذر - ملك العراق - تحت شجرة متنزّهاً يشرب الخمر فأراد عدي بن زيد . وكان حكيمًا . أن يعظه بلفظٍ فقال له: أيها الملك، أتدرى ماذا تقول هذه الشجرة؟ قال الملك: ماذا تقول: قال عدي: تقول:

رَبَّ رَكِبٍ قَدْ أَنَاخُوا حَوْلَنَا      يَمْرُجُونَ الْخَمْرَ بِالْمَاءِ الزُّلَالِ  
وَكَذَا الدَّهْرُ حَالًا بَعْدَ حَالٍ      ثُمَّ صَارُوا لَعِبَ الدَّهْرِ بَعْهُمْ

فتنفَّض النعمان، وتركَ الخمر، وبقيَ متقدّراً حتى مات.

وهذا شاه إيران الذي احتفل بمرور ألفين وخمسمائة سنة على قيام الدولة الفارسية، وكان يُخطط لتوسيع نفوذه، وبسط ملكه على بقعة أكبر من بلده، ثم يُسلب سلطانه بين عشيةٍ وضحاها ﴿تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتُنْزَعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ﴾.

ويُطرد من قصوره ودوره ودنياه طرداً، ويموت مشرداً بعيداً محروماً مفلساً، لا يبكي عليه أحد: ﴿كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتٍ وَعَيْوَنٍ \* وَزَرْوَعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ \* وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَاكِهِينَ﴾.

وكذلك شاوشيسكو رئيس رومانيا، الذي حكم اثنتين وعشرين سنة، وكان حرسه الخاص سبعين ألفاً، ثم يحيط شعبه بقصره، فيمزقونه وجنوده إرباً إرباً ﴿فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فِئَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ﴾. لقد ذهب، فلا دنيا ولا آخرة.

وذاك رئيس الفلبين ماركوس: جمعَ الرئاسةَ والمالَ، ولكنَّه أذاق أمتَه أصنافَ الذُلّ، وأسقاها كأسَ الهوان، فأذاقه اللهُ غُصَصَ التعاسةِ والشقاءِ، فإذا هو مشرداً من بلاده ومن أهله وسلطانه، لا يملك مأوى يأوي إليه، ويموت شقياً، يرفض شعبه أن يُدفن في بلده: ﴿أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدُهُمْ فِي تَضْلِيلٍ﴾، ﴿فَأَخْذَهُ اللَّهُ نَكَالَ الْآخِرَةِ وَالْأُولَى﴾، ﴿فَكُلُّا أَخْذَنَا بِذَنْبِهِ﴾.



## اكتساب الفضائل أكاليل على هام الحياة السعيدة

مطلوبٌ من العبد لكي يكسب السعادة والأمن والراحة، أن يُبادر إلى الفضائل، وأن يُسارع إلى الصفات الحميدة والأفعال الجميلة «احرص على ما ينفعك واستعن بالله».

أحد الصحابة يسأل الرسول ﷺ مرافقته في الجنة فيقول: «أعني على نفسك بكثرة السجود، فإنك لا تسجد لله سجدة، إلا رقعاً بها درجة». والآخر يسأل عن بابٍ جامعٍ من الخير، فيقول له: «لا يزال لسانك رطباً من ذكر الله». وثالث يسأل فيقول له: «لا تسُبّن أحداً، ولا تضرّن بيده أحداً، وإن أحد سبّك بما يعلم فيك فلا تسُبّنه بما تعلم فيه، ولا تحرّن من المعروف شيئاً، ولو أن تُفرغ من دلوك في إناء المستقي».

إن الأمر يقتضي المبادرة والمسارعة: «بادروا بالأعمال فتنا»، «اغتنم خمساً قبل خمس»، «وسارعوا إلى مغفرةٍ مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ»، «إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ»، «وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ».

لا تُهمل في فعل الخير، ولا تنتظر في عمل البرّ، ولا تُسُوف في طلب الفضائل:

دقّاتُ قلبِ الْمُرِءِ قَائِلَةٌ لَهُ      إنَّ الْحَيَاةَ دَقَائِقُ وَثَوَانٍ  
 «وَفِي ذَلِكَ فَلِيَنافِسِ الْمُتَنَافِسُونَ».

عمر بن الخطاب بعد أن طعن وثجّ دمه، يرى شاباً يجرّ إزاره، فقال له عمر: «يا ابن أخي، ارفع إزارك، فإنه أتّقى لربّك، وأنقذ لثوبك». وهذا أمرٌ بالمعروف في سكرات الموت «لَمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَتَقدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّرَ».

إِنَّ السُّعَادَةَ لَا تَحْصُلُ بِالنُّومِ الطَّوِيلِ، وَالْخَلُودُ إِلَى الدَّعَةِ، وَهُجْرُ  
الْمَعْالِيِّ، وَاطْرَاحِ الْفَضَائِلِ. ﴿وَلَكِنْ كَرِهَ اللَّهُ أَبْعَاثَهُمْ فَثَبَطَهُمْ وَقِيلَ أَفْعَدُوا مَعَ  
الْقَاعِدِينَ﴾.

إِنْ مِنْ طَقْ أَصْحَابَ الْهَمِ الدُّنْيَا وَالنُّفُوسِ الْهَابِطَةِ يَقُولُ: ﴿لَا تَنْفِرُوا فِي  
الْحَرْ﴾، ﴿لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتُلُوا﴾.

وَقَدْ نَهَى الْعَبْدُ بِالْوَحْيِ عَنِ التَّأْخِرِ عَنْ فِعْلِ الْخَيْرِ: ﴿مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ  
لَكُمْ انْفَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَتَأْقِلُمُ إِلَى الْأَرْضِ﴾، ﴿وَإِنَّ مِنْكُمْ لَمْ يُبَطِّئَنَّ﴾،  
﴿وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ﴾، ﴿أَعْجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ﴾، ﴿ذَلِكَ  
بِأَنَّهُمْ اسْتَحْبَبُوا الْحَيَاةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ﴾، ﴿وَلَا تَنَازِعُوا فَتَفْشِلُوا﴾، ﴿وَإِذَا  
قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَى﴾، ﴿اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْكُسْلِ﴾، «الْكِيسُّ  
مَنْ دَانَ نَفْسَهُ وَعَمِلَ مَا بَعْدَ الْمَوْتِ، وَالْعَاجِزُ مِنْ أَتَبَعَ نَفْسَهُ هُوَ هَا، وَتَمَنَّى  
عَلَى اللَّهِ الْأَمَانِي﴾.



## الْخَلْدُ وَالنَّعِيمُ هُنَاكَ لَا هُنَا

هَلْ تَرِيدُ أَنْ تَبْقَى شَابًا مُعَافِيًّا غَنِيًّا مَخْلَدًا؟ إِنْ كُنْتَ تَرِيدُ ذَلِكَ فَإِنَّهُ  
لَيْسُ فِي الدُّنْيَا، بَلْ هُنَاكَ فِي الْآخِرَةِ، إِنْ هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا كَتَبَ اللَّهُ عَلَيْهَا  
الشَّقَاءَ وَالْفَنَاءَ، وَسَمَّا هَا لَهُوا وَلَعْبًا وَمَتَاعَ الْفَرَرِ.

عَاشَ أَحَدُ الشُّعُرَاءِ مَعْدَمًا مُفْلِسًا، وَهُوَ فِي عَنْفَوَانِ شَبَابِهِ، يَرِيدُ دَرْهَمًا  
فَلَا يَجِدُهُ، يَرِيدُ زَوْجَةً فَلَا يَحْصُلُ عَلَيْهَا، فَلَمَّا كَبَرَتْ سِنُّهُ وَشَابَ رَأْسُهُ،

ورق عَظَمُهُ، جاءهِ المَالُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ، وَسَهَلَ أَمْرُ زَوْجِهِ وَسَكَنَهُ، فَتَأْوَهُ مِنْ  
هَذِهِ الْمَتَضَادَاتِ وَأَنْشَدَ:

ما كنْتُ أَرْجُوهُ إِذْ كنْتُ أَبْنَ عَشْرِينَا  
تَطُوفُ بِي مِنْ بَنَاتِ التُّرْكِ أَغْزَلَهُ  
قَالُوا أَنِينُكَ طَوْلَ اللَّيْلِ يُسْهِرُنَا

﴿أَوَلَمْ نُعْمِرْ كُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ﴾، ﴿وَظَنُوا أَنَّهُمْ  
إِلَيْنَا لَا يُرْجِعُونَ﴾، ﴿وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَهُوَ وَلَعُبٌ﴾.

إِنْ مُثِلَّ هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمْ سَافَرَ اسْتَظَلَّ تَحْتَ ظِلِّ شَجَرَةِ ثُمَّ  
ذَهَبَ وَتَرَكَهَا.

### ﴿كَبَرُوا﴾

### أَعْدَاءُ الْمَنْهَجِ الرَّبَّانِيِّ

قَرَأْتُ كِتَابًا لِلْمُلَاحِدَةِ الصَّادِيْنَ عَنْ مَنْهَجِ اللَّهِ شِعْرًا وَنَثَرًا، فَرَأَيْتُ كَلَامَ  
هُؤُلَاءِ الْمُنْحَرِفِينَ عَنْ مَنْهَجِ اللَّهِ فِي الْأَرْضِ، وَطَالَعْتُ سَخَافَاتِهِمْ، وَوَجَدْتُ  
الْاعْتَدَاءَ الْجَارِفَ عَلَى الْمَبَادِئِ الْحَقَّةِ، وَعَلَى الْتَّعَالِيمِ الرَّبَّانِيَّةِ، وَوَجَدْتُ هَذَا  
الرُّكَامَ الرَّخِيْصَ الَّذِي تَفَوَّهَ بِهِ هُؤُلَاءِ وَرَأَيْتُ مِنْ سُوءِ أَدْبِهِمْ، وَمِنْ قَلَّةِ  
حَيَائِهِمْ، مَا يَسْتَحِي الإِنْسَانُ أَنْ يَنْقُلَ لِلنَّاسِ مَا قَالُوهُ وَمَا كَتَبُوهُ وَمَا أَنْشَدُوهُ.

وَعْلَمْتُ أَنَّ الإِنْسَانَ إِذَا لَمْ يَحْمِلْ مِبْدَأً وَلَمْ يَسْتَشْعِرْ رَسَالَةً، فَإِنَّهُ يَتَحَوَّلُ  
إِلَى دَابَّةٍ فِي مَسَلَّاخِ إِنْسَانٍ، وَإِلَى بَهِيمَةٍ فِي هِيَكَلِ رَجُلٍ: ﴿أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ  
أَكْثَرُهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقُلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلًا﴾.

وسألت نفسي، وأنا أقرأ الكتاب: كيف يسعد هؤلاء وقد أعرضوا عن الله الذي يملك السعادة ويعطيها سبحانه وتعالى من يشاء؟

كيف يسعد هؤلاء وقد قطعوا الحبال بينهم وبينه، وأغلقوا الأبواب بين أنفسهم الهزلة المريضة وبين رحمة الله الواسعة؟

كيف يسعد هؤلاء وقد أغضبوا الله؟

وكيف يجدون ارتياحاً وقد حاربوه؟

ولكنّي وجدت أن أول النّكال أخذ يُصيبهم في هذه الدار بمقدّمات نكالٍ آخرٍ. إن لم يتوبوا . في نار جهنم، نكال الشقاء، وعدم المبالغة، والضيق، والانهيار والإحباط: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مُعِيشَةً ضَنْكاً﴾.

حتى إن كثيراً منهم يريد أن يزول العالم، وأن تنتهي الحياة، وأن تُنسف الدنيا، وأن يُفارق هذه المعيشة.

إن القاسم المشترك الذي يجمع الملاحدة الأوّلين والآخرين هو: سوء الأدب مع الله، والمجازفة بالقيم والمبادئ، والرُّعونة في الأخذ والعطاء، والإعراض عن العواقب، وعدم المبالغة بما يقولون ويكثرون ويعملون: ﴿أَفَمَنْ أَسَسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَىٰ مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٍ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسَسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَّا جُرْفٍ هَارِفٍ أَنْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾.

إن الحلّ الوحيد لهؤلاء الملاحدة، للتخلص من همومهم وأحزانهم . إن لم يتوبوا ويهتدوا . أن ينتحرُوا وينهوا هذا العيش المُرّ، وال عمر التافه الرخيص: ﴿فُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ﴾، ﴿فَاقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ﴾.

## حقيقة الدنيا

إن ميزان السعادة في كتاب الله العظيم، وإن تقدير الأشياء في ذكره الحكيم، فهو يقرر الشيء وقيمةه ومردوده على العبد في الدنيا والآخرة. ﴿ولو لَا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَحْدَةً جَعَلْنَا لَمَنِ يَكْفُرُ بِالرَّحْمَنِ لُبُّوْتَهُمْ سُقْفًا مِّنْ فَضْلَةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ ۚ ۲۲۲ وَلُبُّوْتَهُمْ أَبْوَابًا وَسُرَرًا عَلَيْهَا يَتَكَبُّونَ ۚ ۲۴۴ وَزَخْرُفًا وَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ عِنْدَ رِبِّكَ لِلْمُتَقْبِينَ﴾.

هذه هي حقيقة الحياة، وقصورها ودورها، وذهبها وفضتها ومناصبها.

ن من تقاهتها أن تعطى الكافر جملةً واحدةً، وأن يحرمها المؤمن ليُبَيِّنَ

للناس قيمة الحياة الدنيا.

إن عتبة بن غزوان الصحابي الشهير يستغرب وهو يخطب الناس الجمعة: كيف يكون في حالةٍ مع رسول الله ﷺ، مع سيدَ الْخَلْقِ يأكل معه ورقَ الشجر مجاهداً في سبيل الله، في أرضٍ ساعاتِ عمره، وأحلَى أيامه، ثم يتخلَّفُ عن رسول الله ﷺ، فيكون أميراً على إقليمٍ، وحاكماً على مقاطعة، إن الحياة التي تُقبل بعد وفاة الرسول ﷺ حيَاةٌ رخيصةٌ حقاً.

أرى أشقياء الناس لا يَسْأَمونها على أنَّهُمْ فِيهَا عَرَّةٌ وَجَوْعٌ

أراها وإنْ كانت تـ رُفـانـهـا سـحـابـهـ صـيفـ عنـ قـلـيلـ تـقـشـعـ

سعد بن أبي وقاص يصيّب الذهول وهو يتولّ إمرة الكوفة بعد وفاة

الرسول عليه السلام، وقد أكل معه الشجر، ويأكل جلداً ميتاً، يشويه ثم يسحقه، ثم

يحتسيه على الماء، فما لهذه الحياة وما لصورها ودورها، تُقبل بعد إدبار الرسول ﷺ، وتأتي بعد ذهابه ﷺ ﴿وَلَآخِرَةٌ خَيْرٌ لَكُمْ مِنَ الْأُولَى﴾.

إذن في الأمر شيءٌ، وفي المسألة سرٌّ، إنها تفاهة الدنيا فحسب ﴿أَيَحْسِبُونَ أَنَّمَا نُمَدِّهُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِينَ ﴿٥٥﴾ نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَلْ لَا يَشْعُرُونَ﴾، «والله ما الفقر أخشى عليكم».

لَمَّا دَخَلَ عُمَرَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ فِي الْمَشْرِبِيَّةِ، وَرَأَهُ عَلَى حَصِيرٍ أَثْرَ فِي جَنْبِهِ، وَمَا فِي بَيْتِهِ إِلَّا شَعِيرٌ مَعْلَقٌ، دَمَعَتْ عَيْنَا عُمَرَ.

إن الموقف مؤثر، أن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم قد وَدَّ الناس وإنماً الجميع، في هذه الحالة ﴿وَقَالُوا مَا لِهَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي الْأَسْوَاقِ﴾.

ثم يقول له عمر - رضي الله عنه -: كسرى وقيصر في ما تعلم يا رسول الله! قال رسول الله ﷺ: «أَفِي شَكٍّ أَنْتَ يَا ابْنَ الْخَطَابِ، أَمَا تَرَضَى أَنْ تَكُونَ لَنَا الْآخِرَةُ وَلَهُمُ الدُّنْيَا».

إنها معادلة واضحة، وقسمة عادلة، فليَرْضَ مَنْ يَرْضِي، وليَسْخُطْ مَنْ يَسْخُطْ، وليَطْلُبْ السُّعَادَةَ مِنْ أَرَادَهَا فِي الدِّرْهَمِ وَالدِّينَارِ وَالْقَصْرِ وَالسِّيَارَةِ، وَيَعْمَلْ لَهَا وَحْدَهَا، فَلَنْ يَجِدَهَا وَالَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ.

﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَرَزِّيَّتْهَا نُوْفٌ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿١٥﴾ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ وَحَبَطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾.

عفَاءُ عَلَى دُنْيَا رَحَلْتُ لِغَيْرِهَا فَلَيَسْ بِهَا لِلصَّالِحِينَ مَعْرَجٌ

## مفتاح السعادة

إِذَا عَرَفْتَ اللَّهَ وَسَبَحْتَهُ وَعَبَدْتَهُ وَتَأَلَّهْتَهُ وَأَنْتَ فِي كُوْخٍ، وَجَدْتَ الْخَيْرَ  
وَالسَّعَادَةَ وَالرَّاحَةَ وَالْهَدْوَءَ.

ولَكُنْ عِنْدَ الْانْحِرَافِ، فَلَوْ سَكَنْتَ أَرْقَى الْقَصُورِ، وَأَوْسَعَ الدُّورِ، وَعِنْدَكِ  
كُلُّ مَا تَشْتَهِيِ، فَاعْلَمْ أَنَّهَا نَهَايَتُكَ الْمُرَّةَ، وَتَعْاَسْتُكَ الْمَحْقَقَةَ؛ لَأَنَّكَ مَا مَلَكْتَ  
إِلَّا الْآنَ مفتاح السعادة.

﴿وَأَتَيْنَاهُ مِنَ الْكُنُزِ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنْتَهِي بِالْعُصْبَةِ أُولَى الْقُوَّةِ﴾.



## وقفة

﴿إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا﴾. أي: يدفع عنهم شرور الدنيا والآخرة.

«هذا إِخْبَارٌ وَوْعَدٌ وَبِشَارَةٌ مِنَ اللَّهِ لِلَّذِينَ آمَنُوا، أَنَّهُ يَدْفِعُ عَنْهُمْ كُلَّ  
مَكْرُوهٍ، وَيَدْفِعُ عَنْهُمْ - بِسَبِبِ إِيمَانِهِمْ - كُلَّ شَرٍّ مِنْ شَرُورِ الْكُفَّارِ، وَشَرُورِ  
وَسُوءِ الشَّيْطَانِ، وَشَرُورِ أَنْفُسِهِمْ، وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِهِمْ، وَيَحْمِلُ عَنْهُمْ عِنْدَ  
نَزْوَلِ الْمَكَارِهِ مَا لَا يَتَحَمَّلُونَهُ، فَيُخَفِّفُ عَنْهُمْ غَايَةَ التَّخْفِيفِ، كُلُّ مُؤْمِنٍ لِهِ مِنْ  
هَذِهِ الْمَدَافِعَةِ وَالْفَضْيَلَةِ، بِحَسْبِ إِيمَانِهِ، فَمُسْتَقْلٌ وَمُسْتَكْثِرٌ».

«مِنْ ثِمَرَاتِ الإِيمَانِ أَنَّهُ يُسْلِي الْعَبْدَ عِنْدَ الْمَصَابِ، وَيُهُونُ عَلَيْهِ الشَّدَائِدَ  
وَالنَّوَائِبَ ﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾ وَهُوَ الْعَبْدُ الَّذِي تَصِيبُهُ الْمَصِيبةُ،  
فَيَعْلَمُ أَنَّهَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَأَنَّ مَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَهُ، وَمَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ  
لِيُصِيبَهُ، فَيَرْضَى وَيُسْلِمُ لِلْأَقْدَارِ الْمُؤْلَمَةِ، وَتَهُونُ عَلَيْهِ الْمَصَابُ الْمَزْعُجَةُ،  
لَصِدُورِهَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَإِيصالُهَا إِلَى ثَوَابِهِ».

## كيف كانوا يعيشون؟

تعال إلى يومٍ من أيام أحدِ الصحابةِ الأخيار، وعظمائهم الأبرار، علىٌ ابن أبي طالب مع ابنة رسول الله ﷺ، مع فلذة كبدِه، يصحو علىٌ في الصباح الباكر، فيبحث هو وفاطمة عن شيءٍ من طعام فلا يجدانه، فيرتدي فروأً على جسمه من شدَّة البرد ويخرج، ويتمسّ ويذهب في أطراف المدينة، ويذكر يهوديًّا عنده مزرعة، فيقتحم علىٌ عليه باب المزرعة الضيق الصغير ويدخل، ويقول اليهودي: يا أعرابيٌّ، تعال وأخرج كلَّ غَرْبٍ بتمرة. والغرب هو الدلو الكبير، وإخراجه، أي: إظهاره من البئر مُعاونةً مع الجمل. فيشتغل علىٌ - رضي الله عنه - معه برهةً من الزمن، حتى ترمي يداه وكلَّ جسمه، فيُعطيه بعدَ الغروب تمرات، ويذهب بها ويمرُّ برسول الله ﷺ ويعطيه منها، ويبقى هو وفاطمة يأكلان من هذا التمر القليل طيلة النهار.

هذه هي حياتهم، لكنَّهم يشعرون أن بيتهم قد امتلأ سعادةً وحبوراً ونوراً وسروراً.

إن قلوبهم تعيش المبادئ الحقة التي بعث بها الرسول ﷺ، والمُثل السامية، فهم في أعمال قلبية، وفي روحانيةٍ قدسيةٍ يُبصرون بها الحق، ويُبصرون بها الباطل، فيعملون لذاك ويجتربون هذا، ويُدركون قيمة الشيء وحقيقة الأمر، وسرَّ المسألة.

أين سعادة قارون، وسرور وفرح وسکينة هامان، فالأول مدفون، والثاني ملعون «كَمَثَلٍ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَاماً».

السعادة عند بلال وسلمان وعمار، لأن بلالاً أذن للحق، وسلمان آخى على الصدق، وعماراً وفَيَ الميثاق ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجَاهِزُ عَنِ سَيِّئَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ وَعَدَ الصَّدِيقُ الَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ﴾.



## أقوال الحكماء في الصبر

يُحکی عن أنوشروان أنه قال: جميع المكاره في الدين تقسم على ضررين: فضرب فيه حيلة، فالاضطراب دواوه، وضرب لا حيلة فيه، فالاصطبار شفاؤه.

كان بعض الحكماء يقول: الحيلة فيما لا حيلة فيه، الصبر.

وكان يقال: من اتَّبع الصبر، اتَّبعه النصر.

ومن الأمثل السائرة: الصبر مفتاح الفرج، من صبر قدر، ثمرة الصبر الظَّفر، عند اشتداد البلاء يأتي الرخاء.

وكان يقال: خَفِ المضار من خَلَلِ المسارِ، وارجُ النفع من موضع المُنْعِ، واحرص على الحياة بطلب الموت، فكم من بقاء سببُه استدعاء الوفاة، ومن فناء سببُه إيثار البقاء، وأكثر ما يأتي الأمُنُ من قِبَلِ الفزع.

والعرب تقول: إن في الشر خياراً.

قال الأصمي: معناه: أن بعض الشر أهون من بعض.

وقال أبو عبيدة: معناه: إذا أصابتك مصيبة، فاعلم أنه قد يكون أجل منها، فلتُهُنَّ عليك مصيبيتك.

قال بعض الحكماء: عواقب الأمور تتشابه في الغيوب، فرب محبوبٍ في مكروه، ومكروهٍ في محبوب، وكم مغبوطٍ بنعمةٍ هي داؤه، ومرحومٍ من داء هو شفاوه.

وكان يُقال: رَبُّ الْخَيْرِ مِنْ شَرٍّ، وَنَفْعٌ مِنْ ضَرٍّ.

وقال وداعة السهمي، في كلام له: اصبر على الشر إن قدحك، فربما أجي عما يُفرحك، وتحت الرغوة اللبنُ الصريح.

يأتي الله بالفرح عند انقطاع الأمل: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا اسْتَيَّأَسَ الرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا جَاءُهُمْ نَصْرٌ نَا ﴾، ﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾، ﴿ إِنَّمَا يُوفَى الصَّابِرُونَ أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾.

يقول بعض الكتاب: وكما أن الله - جل وعلا - يأتي بالمحبوب من الوجه الذي قدرَ ورود المكروه منه، ويفتح بفرج، عند انقطاع الأمل، واستبهام وجوه الحيل، ليحضر سائر خلقه بما يريدهم من تمام قدرته، على صرف الرجاء إليه، وإخلاص آمالهم في التوكُّل عليه، وأن لا يَزُوّوا وجوههم في وقت من الأوقات عن توقع الروح منه، فلا يعدلوا بآمالهم على أيّ حالٍ من الحالات، عن انتظار فرجٍ يصدر عنده، وكذلك أيضًا يسرُّهم فيما ساءهم، بأن كفاهم بمحنةٍ يسيرة، ما هو أعظم منها، وافتداهم بملمةٍ سهلة، مما كان أنكى فيهم لو لحقهم.

لعلَّ عَتَّبَكَ مُحَمَّدٌ وَعَوَاقَبَهُ فَرِبَّمَا صَحَّتِ الْأَجْسَامُ بِالْعَلَلِ

قال إسحاق العابد: ربما امتحن الله العبد بمحنةٍ يخلصه بها من  
الهلكة، فتكون تلك المحنة أَجَلَ نعمة.

يقال: إن من احتمل المحنَّة، ورضي بتدبير الله تعالى في النكبة، وصبر على الشدَّة، كشف له عن منفعتها، حتى يقف على المستور عنه من مصلحتها.

حُكْي عن بعض النصارى أن بعض الأنبياء عليهم السلام قال: المَحَنَ تَأْدِيبٌ مِّنَ اللَّهِ، وَالْأَدْبُ لَا يَدُومُ، فَطَوَبَ لِمَنْ تَصَبَّرَ عَلَى التَّأْدِيبِ، وَتَثَبَّتَ عِنْدِ الْمَحَنَةِ، فَيُجَبُ لَهُ لُبْسُ إِكْلِيلِ الْغَلَبَةِ، وَتاجُ الْفَلَاحِ، الَّذِي وَعَدَ اللَّهُ بِهِ مُحِبِّيهِ، وَأَهْلِ طَاعَتِهِ.

قال إسحاق: احذر **الضَّجَرَ**، إذا أصَابَتْكَ **أَسْيَنَّةُ** **الْمَحْنِ**، وأَعْرَاضُ **الْفَتَنِ**،  
هُنَّ **الطَّرِيقُ الْمُؤْدِيُّ إِلَى النِّجَاهِ** صَعْبُ **الْمُسْلِكِ**.

قال بزرجمهر: انتظار الفرج بالصبر، يُعقب الاغتباط.

• M •

حسن الظن بالله لا يخيب

«أنا عند ظنْ عبدي بي، فليظنْ بي ما شاء». [١]

لبعض الكُتّاب: إن الرجاء مادَة الصبر، والمعينُ عليه. فكذلك علَّه  
الرجاء ومادَّته، حُسْنُ الظَّنِّ بالله، الذي لا يجوز أن يخيب، فَإِنَّا قد نستقرِّي  
الكرماء، فنجدُهم يرفعون مَنْ أَحْسَنَ ظنَّه بهم، ويتحجّبون من تخِيب أمله  
فيهم، ويتحرّجُون مِنْ إِخْفَاق رجاء مَنْ قصَدُهُمْ، فكيف بِأَكْرَمِ الْأَكْرَمِينِ،  
الذِّي لا يُعْوِزهُ أَنْ يَمْنَحْ مُؤْمِلِيهِ، مَا يَزِيدُ عَلَى أَمَانِيِّهِمْ فِيهِ.

وأعدلُ الشواهد بمحبَّة الله جلَّ ذكره، لتمسُّك عبده برحابه، وانتظار الرَّوح من ظلِّه وما به، أن الإنسان لا يأتيه الفرج، ولا تُدركه النجاة، إلا بعد إخفاق أمله في كُلٍّ ما كان يتوجَّه نحوه بأمله ورغبته، وعند انغلاق مطاليبه، وعجز حيلته، وتناهي ضرُّه ومحنته، ليكون ذلك باعثاً له على صرف رجائه أبداً إلى الله عز وجل، وزاجراً له على تجاوز حُسْن ظنِّه به ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلَيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾.



### يُدْرِك الصَّبُور أَحْمَدَ الْأَمْوَر

روي عن عبد الله بن مسعود: الفرج والروح في اليقين والرضا، والهمُ والحزن في الشَّكُّ والسخط.

وكان يقول: الصَّبُور، يُدْرِك أَحْمَدَ الْأَمْوَر.

قال أبان بن تغلب: سمعت أعرابياً يقول: من أَفْضَل آداب الرجال أنه إذا نزلت بأحدهم جائحة استعمل الصبر عليها، وألهم نفْسَه الرجاء لزوالها، حتى كأنه لصبره يُعَانِي الخلاص منها والعناء، توكلًا على الله عز وجل، وحُسْنَ ظنِّه، فمتى لزم هذه الصفة، لم يلبث أن يقضى الله حاجته، ويُزيل كُربته، وينجح طَلْبَتِه، ومعه دينه وعرضه ومروءته.

روى الأصمميُّ عن أعرابيٍّ أنه قال: حَفِّ الشَّرَّ من موضع الخير، وارجِّعُ الخير من موضع الشرِّ، فرُبَّ حياة سببُها طلب الموت، وموت سببُه طلب الحياة، وأكثُر ما يأتي الأمان من ناحية الخوف.

وإذا العناية لا حظتكَ كلهُنَّ أَمَانٌ نَمْ فَالْحَوَادِثُ كُلُّهُنَّ عِيُونُها

وقال قطرى بن الفجاءة:

لَا يَرْكَنْ أَحَدٌ إِلَى الْإِحْجَامِ  
فَلَقْدْ أَرَانِي لِلرُّمَاحِ دَرِيَّةً  
هَتَىٰ خَضَبْتُ بِمَا تَحْدَرُ مِنْ دَمِيِّ  
ثُمَّ انْصَرَفْتُ وَقَدْ أَصْبَتُ وَلَمْ أَصْبَ  
يَوْمَ الْوَغَىٰ مُتَخَوْفًا لِلْحِمَامِ  
مِنْ عَنْ يَمِينِي مَرَّةً وَأَمَامِي  
أَحَنَاءَ سَرْجِيٍّ أَوْ عَنَانَ لِجَامِي  
جَنْدَعَ الْبَصِيرَةِ قَارَحَ الْإِقْدَامِ

وقال بعض الحكماء: العاقل يتعرّز فيما نزل به من مكروره بأمررين:  
أحدهما: السرور بما بقي له.

والآخر: رجاء الفرج مما نزله به.

والجاهل يرجع في محنته بأمررين:

أحدهما: استكثار ما أوى إليه.

والآخر: تخوفه ما هو أشد منه.

وكان يقال: المحن آداب الله عز وجل لخلقه، وتأديب الله يفتح القلوب  
والأسماع والأبصار.

ووصف الحسن بن سهل المحن فقال: فيها تمحيص من الذنب، وتببيه  
من الغفلة، و تعرض للثواب بالصبر، وتذكير بالنعم، واستدعاء للمثبتة،  
وفي نظر الله عز وجل وقضائه الخيار.

فهذا من أحب الموت، طلباً لحياة الذكر. ﴿الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْرَانِهِمْ وَقَعَدُواْ  
لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتْلُواْ قُلْ فَادْرُءُواْ عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾.

### أقوال في تهوين المصائب:

قال بعض عقلاه التجار: ما أصْفَرَ المصيبة بالأرباح، إذا عادت بسلامة الأرواح.

وكان من قول العرب: إن تَسْلَمَ الْجِلَةَ فَالسَّخْلَةُ هَدَرَ.

ومن كلامهم: لا تَيَأسْ أَرْضٌ مِنْ عُمْرَانَ، وَإِنْ جَفَاهَا الزَّمَانُ.

والعامة تقول: نَهْرٌ جَرَى فِيهِ الْمَاءُ لَابِدَّ أَنْ يَعُودَ إِلَيْهِ.

وقال ثامسطيوس: لم يتفاضل أهل العقول والدين إلا في استعمال الفضل في حال القدرة والنعمة، وابتدا الضرر في حال الشدة والمحنة.



### وقفة

﴿إِنْ تَكُونُوا تَأْلُمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ﴾.

ولهذا يوجد عند المؤمنين الصادقين حين تصيبهم التوازن والقلالق والابتلاء من الصبر والثبات والطمأنينة والسكون والقيام بحق الله ما لا يوجد عشر معاشره عند من ليس كذلك، وذلك لقوة الإيمان واليقين.

عن معاذ بن يسار رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «يقول ربكم تبارك وتعالى: يا ابن آدم، تَرَغُّبُ عبادتي أَمَلًا قلبك غنىًّا، وأَمَلًا يديك رزقاً. يا ابن آدم، لا تَبَاعِدْ مِنِّي، فَأَمَلًا قلبك فقراً، وأَمَلًا يديك شُغلاً».

«الإقبال على الله تعالى، والإذابة إليه، والرضا به وعنه، وامتلاء القلب من محبّته، واللّهج بذكّره، والفرح والسرور بمعرفته ثواب عاجل، وجنة، وعيش، لا نسبة لعيش الملوك إليه أبْتَه».



لَا تَحْزُنْ إِنْ قَلَّ مَالُكٌ أَوْ رَثَّ حَالُكٌ

فَقِيمَتُكَ شَيْءٌ أَخْرَى

قال عليٌّ رضي الله عنه: قيمة كل امرئ ما يُحسن.

فقيمة العالم علمه قل منه أو كثُر، وقيمة الشاعر شعره أحسنَ فيه أو أساء. وكلُّ صاحبٍ موهبةٍ أو حرفَةٍ إنما قيمته عند البشر تلك الموهبة أو تلك الحرفَة ليس إلا، فليحرص العبد على أن يرفع قيمته، ويُغلي ثمنَه بعمله الصالح، وبعلمه وحكمته، وجوده وحفظه، ونبوغه واطلاعه، ومثابرته وبحثه، وسؤاله وحرصه على الفائدة، وتشريف عقله وصقل ذهنه، وإشعال الطموح في روحه، والنُّبل في نفسه، لتكون قيمته غالبة عالية.



لَا تَحْزُنْ، وَاعْلَمْ أَنَّكَ بِوَاسْطَةِ الْكُتُبِ

يُمْكِنْ أَنْ تُنْمِيَ مَوَاهِبَكَ وَقُدْرَاتَكَ

مطالعة الكتب تُفْتَقُ الذِّهْن، وتهدي العبر والعظات، وتمدُّ المطلع بمددٍ من الحكم، وتُطلق اللسان، وتُنْمِي ملَكَةَ التَّفْكِير، وترسُّخُ الحقائق، وتطرد الشُّبُه، وهي سُلُوةٌ للمتفرد، ومناجاةٌ للخاطر، ومحادثةٌ للسامر، ومتعةٌ

للمتأمل، وسراج للساري، وكلما كررت المعلومة وضبّطت، ومحضت، أثمرت وأينعت وحان قطافها، واستوت على سوقها، وآتت أكلها كل حين بإذن ربها، وبلغ الكتاب بها أجله، والنبا مستقره.

وهجر المطالعة، وترك النظر في الكتب والانفراد بها، حبسة في اللسان، وحضر للطبع، وركود للخاطر، وفتور للعقل، وموت للطبيعة، وذبول في رصيد المعرفة، وجفاف للتفكير، وما من كتاب إلا وفيه فائدة أو مثل، أو طرفة أو حكاية، أو خاطرة أو نادرة.

هذا وفوائد القراءة فوق الحصر، ونعود بالله من موت الهم وخشبة العزيمة، وبرود الروح، فإنها من أعظم المصائب.



### لَا تَحْزُن، واقرأ عجائب خلق الله في الكون

وطالع غرائب صنعته في المعمورة، تجد العجب العجاب، وتقضي على همومك وغمومك، فإن النفس مولعة بالطريق الغريب.

روى البخاري ومسلم، عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه، قال: بعثنا رسول الله ﷺ، وأمر علينا أبو عبيدة، نلتقي عيراً لقريش، وزودنا جراباً من تمرة لم يجد لنا غيره، فكان أبو عبيدة يعطيها تمرة تمرة.

قال - الراوي عن جابر - : فقلت: كيف كنتم تصنعون بها؟ قال: نمسّها كما يمس الصبي، ثم نشرب عليها من الماء، فتكفينا يومنا إلى الليل، وكنا نضرب بعصيّنا الخبطة - أي ورق الشجر - ثم نبله فنأكله.

قال: وانطلقنا على ساحل البحر فإذا شيء كهيئة الكثيب الضخم - أي كصورة التل الكبير المستطيل المحدود من الرمل . فأتيناه، فإذا هي دابة تدعى العنبر. قال: قال أبو عبيده: ميّة . ثم قال: لا، بل نحن رسول رسول الله ﷺ، وفي سبيل الله، وقد اضطربتم فكُلُوا . قال: فأقمْنَا عليه شهراً ونحن ثلاثةٌ حتى سمنا . قال: ولقد رأيْتُنا نفترف من وَقْبِ عينه . أي من داخل عينه . ونفرقها بالقلال . أي بالجرار الكبيرة . الدهن، ونقطع منه الفدر . أي القطع . كالثور أو قدر الثور . فلقد أخذَ من أبو عبيدة ثلاثة عشر رجلاً، فأقعدهم في وقب عينه، وأخذَ ضلعاً من أضلاعه فأقامها، ثم رَحَّلَ أعظمَ بعير، ونظرَ إلى أطولِ رجلٍ، فحملَهُ عليه، فمرَّ من تحتها .

وتزوَّدنا من لحمه وشائق، فلما قدمنا المدينة، أتينا رسول الله ﷺ، فذكرنا له ذلك، فقال: «هو رزقُ أخرجه الله لكم، فهل معكم من لحمه شيءٌ فتُطعمونا؟»، قال: فأرسلنا إلى رسول الله ﷺ، فأكلَ منه .

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

البذرة إذا وُضِعت في الأرض لا تبُت حتى تهتز الأرض هزةً خفيفة، تُسجَّل بجهاز رختر، فتفقس البذرة وتتبت: ﴿فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا مَاءً اهْتَزَّ وَرَبَّتْ﴾.

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

قال أبو داود في كتابه «السنن» في باب زكاة الزرع: شبرت قثاءة بمصر ثلاثة عشر شبراً، ورأيت أُتْرُجَةً على بعير بقطعتين، قُطِعَت وصَيَّرَت على مثل عدلين .

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

ذكر الدكتور زغلول النجّار الدارس للآيات الكونية . في إحدى محاضراته . أن هناك نجوماً انطلقت من آلاف السنوات، وهي في سرعة الضوء، ولم تصل حتى الآن إلى الأرض، وما بقي إلا مواقعها ﴿فَلَا أَقْسِمُ بِمِوَاقِعِ النُّجُومِ﴾.

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

جاء في «جريدة الأخبار الجديدة» في العدد ٣٩٦ بتاريخ ٢٧/٩/١٩٥٣ ص ٢ أنه: (دخل صباح اليوم «أونا» باريس دخول الفاتحين، يحرسه عشرات من رجال البوليس، الراكب والراجل. أما «أونا» هذا فهو حوت نرويجي ضخم محنّط، وزنه ٨٠٠٠ كيلو، وكان محمولاً على عشر جرارات مربوطة بسيارة نقل ضخمة، وسيُعرض الحوت لمدة شهر، ويُسمح للناس بدخول كرشه المضاء بالكهرباء، ويستطيع عشرة أشخاص أن يدخلوا بطنه مرّة واحدة).

لكن المشرفين على معرض «أونا» وبوليس المدينة، لم يتفقا على المكان الذي يوضع فيه الحوت، وهم يخشون وضعه فوق محطة القطار الأرضي، خشية أن ينهار الشارع.

ويرغم أن سِنَّ هذا الحوت لا يزيد على ١٨ شهراً، فإن طوله ٢٠ متراً، وقد صيد في شهر سبتمبر من العام الماضي في مياه النرويج، وقد صُنِّعت له عربة قطارٍ خاصة، لنقله في جولةٍ عبر أوروبا، ولكنها انهارت تحته، فصُنِّعت له سيارة جرٌّ، طولها ٣٠ متراً.

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

النملة تدَّخر قوتها من الصيف للشتاء، لأنها لا تخرج في الشتاء، فإذا خشيت أن تتبَتِّ الحبَّة، كسرَتْها نصفين، والحبَّة في الصحراء إذا لم تجد طعاماً، نصبت نفسها كالعود، فيقع عليها الطائر فتأكله.

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

قال عبد الرزاق الصنعاني: سمعتُ عمر بن راشد البصري يقول: رأيت باليمن عنقودَ عنب، وقَرَّ بغلٍ تاماً. ﴿وَالنَّخلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ﴾. كلَّ الأشجار والنباتات تُسقى بماءٍ واحدٍ ﴿وَنَفَضَلُّ بَعْضُهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكْلِ﴾. وللنباتات مناعةٌ خاصةٌ، فمنها القويةُ بنفسها، ومنها الشوكيةُ التي تدافع بشوكها، ومنها الحامضةُ اللاذعةُ.

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

قال كمال الدين الأدفوي المصري في كتابه «الطالع السعيد الجامع نجباء أنباء الصعيد»: «رأيت قطف عنب، جاءت زنته ثمانية أرطال بالليثي، ووزنتْ حبَّةً عنب، جاءت زنتها عشرة دراهم، وذلك بادفو بلدنا».

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

وقد ذَكَر علماء الفلك أن الكون لا يزال يتَّسِع شيئاً فشيئاً كما تَتَّسِع البالونة: ﴿وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ﴾. وذَكَرُوا أن الأرض اليابسة تنقص، وأن المحيطات تَتَّسِع، ﴿أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا﴾.

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

جاء في مجلة «الفيصل» عدد ٦٢ سنة ١٤٠٢ هـ ص ١١٢ صورة لثمرة كرنب «ملفوف» وزنت ٢٢ كيلو غراماً، وبلغ قطرها متراً واحداً، وصورة لبصلةٍ يابسةٍ واحدة، وزنت ٣٠ كيلو غراماً، وبلغ قطرها ٣٠ سـم.

وذكرت المجلة عَقْبَ ذلك، أن ثمرة بندورة «طماطم» واحدة بلغ محيطها أكثر من ٦٠ سـم، وأن هذه الأشياء غير العادلة، نبتت في أرض المزارع المكسيكي «جوزيه كارمن» ذي الخبرة الطويلة في الزراعة والعنابة بالأرض، مما جعله المزارع الأول في المكسيك.

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾:

وفي الرأس أربعة سوائل: عَذْبٌ في فمه، يسُوَغُ به الطعام والشراب. ولزج في أنفه، ليمنع الغبار. ومالح في عينيه، يمنعها من اليأس. ومُرْ في أذنيه، يحميها من الحشرات ﴿وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تُبَصِّرُونَ﴾.

قال المؤرخ أبو الفضل عبدالرزاق بن الفوطي في كتابه «الحوادث الجامدة والتجارب النافعة في المائة السابعة»:

في حوادث سنة ٦٣٧ قال: وفي هذه السنة أَعْجَمَيَ خِيَاطٌ، كان في خدمة الأمير جمال الدين قشتمر، كان قد جرَّ جاراً له بمقصٍ فمات. وهذا الخياط قد برع في صناعة الخياطة، وعمل أشياء عجيبة، منها: أنه حبسَ نَفْسَهُ، ومعه ثوب غير مفصَّل، وعلَّق الصندوق مُقابل باب جمال الدين قشتمر، من أول الليل، ثم حطَّ الصندوق وقت الصباح، وفتحوه

فوجوده قد فصل التوب، وخيطه وطواه، ورام جماعةً بعده أن يفعلوا كذلك فعجزوا عنه. وكان هذا الرجل الخياط شيخاً قصيراً جداً، أعرج أحدب، أوحد عصره في الخياطة، غير محمود الطريقة. ﴿وَعَلِمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ﴾، ﴿عَلِمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ﴾، ﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئاً وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْنَدَةَ﴾، ﴿وَعَلِمَنَا هُنَّ صَنْعَةَ لَبُوْسٍ لَكُمْ﴾، ﴿بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ﴾.

قُلْ لِلَّذِي يَدْعُونَ فِي الْعِلْمِ مَعْرِفَةً عَلِمَتْ شَيْئاً وَغَابَتْ عَنْكَ أَشْيَاءً

﴿وَمَا نُرِيهِمْ مِّنْ آيَةٍ إِلَّا هِيَ أَكْبَرُ مِنْ أَخْتِهَا﴾.

قال الشيخ شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي المصري: بلغني أن الملك الكامل، صُنِعَ له شمعدان. هو عمودٌ طويلٌ من نحاس، له مراكز يُوضع عليها الشمع للإنارة. كلما مضى من الليل ساعة انفتحَ ساعة منه، وخرج منه شخصٌ يقف في خدمة الملك، فإذا انقضتْ عشر ساعات، طلع الشخص على أعلى الشمعدان وقال: صَبَّ اللَّهُ السُّلْطَانُ بِالْخَيْرِ وَالسُّعَادَةِ. فيعلم أن الفجر قد طلع.

وقد عملتُ أنا - أي القرافي - هذا الشمعدان، وزدتُ فيه أن الشمعة يتغير لونها في كلّ ساعة، وفيه أسدٌ، تتغير عيناه من السواد الشديد إلى البياض الشديد، إلى الحمراء الشديدة، في كل ساعة لها لون، وتسقط حصاتان من طائرتين، ويدخل شخصٌ ويخرج شخصٌ غيره، ويغلق بابه ويُفتح باب، فإذا طلع الفجرُ، طلع الشخص على أعلى الشمعدان، وإصبعه

على أذنه، يُشير إلى الأذان، ولكنّي عجزتُ عن صنعة الكلام، ثم صنعتُ صورة حيوان يمشي ويلتفت يميناً ويساراً، ويُصفر ولا يتكلّم.

﴿الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى﴾

وجوده العقل تُبَيَّنُ أَنَّ خَلْقَهُ عَبْرُ  
سُبْحَانَهُ مُبْدِعٌ فِي خَلْقِهِ عَبْرُ  
لَا يُوْحَشُ الْقَلْبُ إِلَّا مُخَالَفَةُ الرَّبِّ، يقول الحسن البصري: يا ابن آدم،  
موسى خالف الخضر ثلث مرات فقال له: هذا فراق بيني وبينك. فكيف  
بك وأنت تُخالِفِ رَبَّكَ فِي الْيَوْمِ مَرَّاتٍ، أَلَا تَأْمُنُ أَنْ يَقُولَ لَكَ: هَذَا فَرَاقٌ  
بَيْنِي وَبَيْنِكَ.



يا الله يا الله

﴿قُلِ اللَّهُ يُنْجِيْكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلِّ كَرْبٍ﴾.

﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ﴾.

﴿قُلْ مَنْ يُنْجِيْكُمْ مِنْ ظُلْمَاتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ﴾.

﴿وَنَرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا فِي الْأَرْضِ﴾.

وقال عن آدم: ﴿ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى﴾.

ونوح: ﴿وَنَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ﴾.

وإبراهيم: ﴿فَلَنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ﴾.

ويعقوب: ﴿عَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا﴾.

ويوسف: ﴿وَقَدْ أَحْسَنَ بَيِّ إِذَا أَخْرَجَنِي مِنَ السُّجْنِ وَجَاءَ بَكُُّمْ مِنَ الْبَدْوِ﴾.

وداود: ﴿فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَأَبٍ﴾.

وأيوب: ﴿فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرٍّ﴾.

ويونس: ﴿وَنَجَّيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ﴾.

وموسى: ﴿فَنَجَّيْنَاكَ مِنَ الْغَمِّ﴾.

ومحمد: ﴿إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ﴾، ﴿أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَأَوَى  
وَوَجَدَكَ ضَالًا فَهَدَى﴾ وَوَجَدَكَ عَائِلًا فَأَغْنَى﴾.

﴿كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأنٍ﴾:

قال بعضهم: يغفر ذنباً، ويكشف كربلاً، ويرفع أقواماً، ويضع آخرين.

اشْتَدَّتِي أَزْمَةٌ تَنْفَرِجِي قَدْ آذَنَ لِيْلُكَ بِالْبَلَاجِ

سحابة ثم تنقشع: ﴿لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ﴾.

عَلَيْكُمْ

لَا تَحْزُن، إِنَّ الْأَيَّامَ دُولَ

سجن ابنُ الزبير محمد بن الحنفيَّة في سجن «عَارِم» بمكة، فقال كثيرون عزَّهُ:

وَمَا شَدَّدَ الدُّنْيَا بِبَاقِ لِأَهْلِهَا

وَيُصْبِحُ مَا لَاقِيْتُهُ حَلَمَ حَالِمٍ

لَهُذَا مُدَّةً سُوفَ تَنْقُضِي

وتأملتُ بعد هذا الحدث بقرون، فإذا ابن الزبير وابن الحنفية وسجين عارم كحلم حالم: **﴿هَلْ تُحْسِنُهُمْ مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزَا﴾**.  
مات الظالم والمظلوم والحابس والمحبوس.  
كل بطاح من الناس له يوم بطوط.



**﴿هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصِمُوا فِي رِبِّهِمْ﴾**

وفي الحديث: **«لتُؤْدِنَ الْحَقُوقَ إِلَى أَهْلِهَا حَتَّى يُقَادَ لِلشَّاهَةِ الْجَلْحَاءِ مِنَ الْقَرْنَاءِ»**.

مثُلْ لِنَفْسِكَ أَيُّهَا الْمَغْرُورُ  
يُومَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاءُ تَمُورُ  
هَذَا بِلَا ذَنْبٍ يَخَافُ لِهُوْنِهِ  
كَيْفَ الَّذِي مَرَّ عَلَيْهِ دَهْرُ



**لا تحزن، فيسر عدوك**

إن حزنك يفرح خصمك، ولذلك كان من أصول الله إرغام أعدائها:  
**﴿تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ﴾**.

وقوله عليه السلام لأبي دجابة، وهو يخطر في الصفوف متباخtraً في أحد:  
«إِنَّهَا لَمُشَيَّةٌ يَغْضِبُهَا اللَّهُ إِلَّا فِي هَذَا الْمَوْطَنِ». وأمر أصحابه بالرمل حول البيت، ليُظهروا قوتهم للمشركين.

يقول أبو دهبل:

عَسَى كُرْبَيْةً أَمْسَيْتُ فِيهَا مَقِيمَةً  
يَكُونُ لَنَا مِنْهَا نَجَاءُ وَمَخْرَجٌ  
لِهِ كَبِدٌ مِنْ لَوْعَةِ الْبَيْتِ تَلْعَجُ  
فِيْكَبَتْ أَعْدَاءُ وَيُجَذِّلُ الْأَلْفُ  
وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ.

إن أعداء الحق وخصوم الفضيلة سوف يتقطّعون حسرةً إذا علموا بسعادتنا وفرحنا وسرورنا، ﴿فُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ﴾، ﴿إِنْ تُصِبِّكَ حَسَنَةً تَسْؤُهُمْ﴾، ﴿وَدُوا مَا عَنْتُمْ﴾.

رُبَّ مَنْ أَنْضَجَتْ حَقَّاً قَلْبُهُ      قَدْ تَمَنَّى لِي شَرًّا لَمْ يُطَعِّ

وقال آخر:

وَتَجَلَّدِي لِلشَّامَتِينَ أُرِيهِمْ      أَنِّي لِرَبِّ الدَّهْرِ لَا أَتَضَعُّ  
وَفِي الْحَدِيثِ: «اللَّهُمَّ لَا تُشْمِتْ بِي عَدُوًّا وَلَا حَاسِدًا».

وفيه: «ونعوذ بك من شماتة الأعداء».

كُلُّ الْمَصَابِبِ قَدْ ثَمَرَ عَلَى الْفَتَى      وَتَهَوَّنُ غَيْرُ شَمَاتَةِ الْأَعْدَاءِ  
وَكَانُوا يَتَبَسَّمُونَ فِي الْحَوَادِثِ، وَيَصْبِرُونَ لِلْمَصَابِبِ، وَيَتَجَلَّدُونَ  
لِلْخَطُوبِ، لِإِرْغَامِ أُنُوفِ الشَّامِتِينِ، وَإِدْخَالِ الْفَيْظِ فِي قُلُوبِ الْحَاسِدِينِ:  
﴿فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا﴾.

يَزِيدُ يَغْضُبُ الْطَّرَفَ دُونِي كَائِنًا  
طَوِي بَيْنَ عَيْنَيْهِ عَلَيَّ الْمَحَاجِمُ  
فَلَا يَنْبَسِطُ مَا بَيْنَ عَيْنِي كَمَا انْزَوَى  
وَلَا تَلْقَنِي إِلَّا وَأَنْفُكَ رَاغِمُ

## تفاؤل وتشاؤم

﴿فَإِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبِّشُونَ \* وَإِنَّمَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَافِرُونَ﴾.

كثير من الأخيار تفأّلوا بالأمر الشاق العسير، ورأوا في ذلك خيراً على المنهج الحق: ﴿وَعَسَى أَن تَكْرُهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ﴾.

فهذا أبو الدرداء يقول: أحب ثلاثة يكرهها الناس: أحب الفقر والمرض والموت، لأن الفقر مسكنة، والمرض كفارة، والموت لقاء بالله عز وجل.

ولكن الآخر يكره الفقر ويذمّه، ويُخبر أن الكلاب حتى هي تكره الفقير:

إذا رأيْتُ يَوْمًا فَقِيرًا مُعَدِّمًا  
هَرَّتْ عَلَيْهِ وَكَشَّرَتْ أَنْيَابَهَا  
وَالْحُمَّى رَحَّبَ بِهَا بَعْضُهُمْ فَقَالَ:

زارَتْ مَكْفُرَةُ الذَّنْبِ سَرِيعَةً  
فَسَأَلَتْهَا بِاللَّهِ أَنْ لَا تُقْلِعِي  
لَكَنَّ الْمَتَبَّيِّ يَقُولُ عَنْهَا:

بَذَلَتْ لَهَا الْمَصَارِفَ وَالْحَشَايَا  
فَعَافَتْهَا وَبَاتَتْ فِي عِظَامِي  
وَقَالَ يُوسُفُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنِ السَّجْنِ: ﴿السَّجْنُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا يَدْعُونِي  
إِلَيْهِ﴾.

وعلي بن الجهم يقول عن الحبس أيضاً:  
قَالُوا حُبِسْتَ فَقُلْتُ لَيْسَ بِضَائِرِي  
حُبْسٌ يَوْمٌ مَهْنَدٌ لَا يُغَمِّدُ

ولكن علي بن محمد الكاتب يقول:

قالوا حُبْسْتَ فقلتُ خطبْ نَكِدْ  
أَنْحَى عَلَيَّ بِهِ الزَّمَانُ الْمُرْصَدُ  
وَالْمَوْتُ أَحَبَّهُ كَثِيرٌ وَرَحِبُوا بِهِ، فَمَعَاذِيْ يَقُولُ: مَرْحَبًا بِالْمَوْتِ، حَبِيبُ جَاءَ  
عَلَى فَاقَةٍ، أَفْلَحَ مَنْ نَدَمَ.

ويقول في ذلك الحصين بن الحمام:

تَأْخَرْتُ أَسْتَبْقِي الْحَيَاةَ فَلِمْ أَجِدْ  
لِنَفْسِي حَيَاةً مُثْلَّاً أَنْ أَتَقْدِمَ  
وَيَقُولُ الْآخَرُ: لَا بَأْسَ بِالْمَوْتِ إِذَا الْمَوْتُ نَزَلَ.

ولكن الآخرين تذمّروا من الموت وسبوه وفروا منه.

فاليهود أحْرَصُ النَّاسُ عَلَى حَيَاةٍ، قَالَ سَبَّحَانَهُ وَتَعَالَى عَنْهُمْ: ﴿فُلْ إِنَّ  
الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُّونَ مِنْهُ إِنَّهُ مُلَاقِكُمْ﴾.

وقال بعضهم:

وَمَا لِي بَعْدَ هَذَا الْعِيشِ عِيشُ  
وَمَا لِي بَعْدَ هَذَا الرَّأْسِ رَأْسُ  
وَالْقَتْلِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْنِيَّةٌ عَذْبَةٌ عَنِ الْأَبْرَارِ الشَّرْفَاءِ: ﴿فَمِنْهُمْ مَنْ  
قَضَى نَحْبَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْتَظِرُ﴾.

وابن رواحة ينشد:

لَكَنَّنِي أَسْأَلُ الرَّحْمَنَ مَغْفِرَةً  
وَطَعْنَةً ذَاتَ فَزْعٍ تَقْذِفُ الزَّيْدَاً

ويقول ابن الطِّرْمَاحُ:

أَيَا رَبُّ لَا تَجْعَلْ وَفَاتِيَ إِنْ أَتَتْ  
عَلَى شَرْجَعَ يَعْلُو بِحُسْنِ الْمَطَارِفِ  
وَلَكِنْ شَهِيداً ثَاوِيَاً فِي عَصَابَةِ  
يُصَابُونَ فِي فَجٍّ مِنَ الْأَرْضِ خَائِفِ  
غَيْرَ أَنْ بَعْضَهُمْ كَرِهَ الْقَتْلَ وَفَرَّ مِنْهُ، يَقُولُ جَمِيلُ بَثِينَةَ:

يَقُولُونَ جَاهِدُّ يَا جَمِيلُ بَغْرُوزَةِ  
وَأَيُّ جَهَادٍ غَيْرُهُنَّ أُرِيدُ  
وَقَالَ الْأَعْرَابِيُّ: وَاللَّهِ إِنِّي أَكْرَهُ الْمَوْتَ عَلَى فَرَاشِيِّ، فَكِيفَ أَطْلَبُهُ فِي  
الثَّغُورِ 《قُلْ فَادْرُءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ》， 《قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي  
بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ》. إِنَّ الْوَقَائِعَ وَاحِدَةً،  
لَكِنَّ النُّفُوسَ هِيَ الَّتِي تَخْتَلِفُ.



### لَا تَحْزُنْ أَيُّهَا الْإِنْسَانُ

أَيُّهَا الْإِنْسَانُ: يَا مَنْ مَلَّ مِنَ الْحَيَاةِ، وَسَئَمَ الْعِيشَ، وَضَاقَ ذِرْعًا بِالْأَيَامِ،  
وَذَاقَ الْفُصُصَ، إِنْ هُنَاكَ فَتْحًا مُبِينًا، وَنَصْرًا قَرِيبًا، وَفَرْجًا بَعْدَ شَدَّةَ، وَيُسْرًا  
بَعْدَ عُسْرًا.

إِنْ هُنَاكَ لُطْفًا خَفِيًّا مِنْ بَيْنِ يَدِيكَ وَمِنْ خَلْفِكَ، وَهُنَاكَ أَمْلًا مُشَرِّقًا،  
وَمُسْتَقْبَلًا حَافِلًا، وَوَعْدًا صَادِقًا، 《وَعْدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ وَعْدَهُ》. إِنَّ  
لَضِيقَكَ فَرْجَةً وَكَشْفًا، وَلِمَصْبِبِكَ زَوَالٌ، وَإِنْ هُنَاكَ أَنْسًا وَرُوحًا وَنَدِيًّا وَطَلَاءً  
وَظَلَاءً. 《الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحُزْنَ》.

أيُّها الإنسان: آن آن تُداوي شَكَكَ باليقين، والتَّوَاء ضميرك بالحق،  
وعوج الأفكار بالهُدُى، واضطراب المسيرة بالرُّشدِ.

آن آن تقشع عنك غياب الظلام بوجه الفجر الصادق، ومرارة الأسى  
بحلاوة الرُّضا، وحنادس الفتَن بنور يقفُ ما يأْفِكُون.

أيُّها الناس: إن وراء بيِّدائكم القاحلة أرضاً مطمئنةً، يأْتيها رزقها رغداً  
من كُلِّ مكان.

وإن على رأس جبل المشقة والضَّنى والإجهاض، جنَّةً أصابها وابلٌ، فهي  
مُمْرعة، فإن لم يُصْبِها وابلٌ، فَطَلْ من البُشري والفال الحَسَنَ، والأمل  
المنشود.

يا من أصابه الأرق، وصرخ في وجه الليل: ألا أيها الليل الطويل الأَ  
انْجَلِ، أبْشِرْ بالصبح، **﴿أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبٍ﴾**. صبح يملؤك نوراً وحبوراً  
وسروراً.

يا من أذهبَ لُبَّه الْهَمُ: رُوَيْدَك، فإن لك من أُفُق الغيب فرجاً، ولك من  
السُّنْن الثابتة الصادقة فسحةً.

يا مَنْ ملأَتَ عينَك بالدموع: كَفَكِيفْ دموعك، وأرْحَ مُقلَّتِيك، اهدأ فإن لك  
من خالق الوجود ولايَةً، وعليك من لطفه رعاية، اطمئنَّ أيها العبد، فقد فُرغ  
من القضاء، وقع الاختيار، وحصل اللطف، وذهب ظمآن المشقة، وابتَلَّتْ  
عروق الجهد، وثبتَ الأجر عند مَنْ لا يخيب لديه السعي.

اطمئنْ: فإنك تتعامل مع غالبٍ على أمره، لطيفٍ بعباده، رحيمٍ بخلقه،  
حسن الصنْع في تدبيره.

اطمئن: فإن العواقب حسنة، والنتائج مريحة، والخاتمة كريمة.

بعد الفقر غنى، وبعد الظُّمَرِيُّ، وبعد الفراق اجتماع، وبعد الهجر  
وصل، وبعد الانقطاع اتصال، وبعد السُّهاد نوم هادئ، ﴿لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهُ  
يُحَدِّثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا﴾.

لُوْمَلُ الحادي وحَارَ الدَّلِيلُ  
نَعْلِيْلُ وَطَرْفُ عَيْنِي كَلِيلُ  
وَغَرَامِي ذَاكَ الْفَرَامُ الدَّخِيلُ  
لِلْمُلْمَاتِ هَلْ إِلَيْهِ سَبِيلُ؟  
أَكْرَمَ الْمُجْزَلِينَ فَرِدُ جَلِيلُ  
لَعْتُ نَارُهُمْ وَقَدْ عَسَّ اللَّيْ  
فَتَأْمَلْتُهَا وَفِكْرِي مِنَ الْبَيْ  
وَفِوَادِي ذَاكَ الْفَوَادُ الْمَعْنَى  
وَسَأَلْنَا عَنِ الْوَكِيلِ الْمَرْجَى  
فَوَجَدْنَاهُ صَاحِبَ الْمُلْكَ طَرَا

أَيُّهَا الْمَعْذَبُونَ فِي الْأَرْضِ، بِالجُوعِ وَالضُّنكِ وَالضُّنْى وَالْأَلْمِ وَالْفَقْرِ  
وَالْمَرْضِ، أَبْشِرُوا، فَإِنَّكُمْ سُوفَ تَشْبَعُونَ وَتَسْعَدُونَ، وَتَفْرَحُونَ وَتَصْحُّونَ،  
وَالْأَلْيَلُ إِذَا أَدْبَرَ \* وَالصُّبْحُ إِذَا أَسْفَرَ ﴿١٠﴾

فلا بُدَ لِلَّيْلِ أَنْ يَنْجَلِي  
وَمَنْ يَتَهَبِ صَرْعَادَ الْجَبَالِ  
يَعْشُ أَبَدَ الدَّهْرِ بَيْنَ الْحَفَرِ  
وَلَا بُدَ لِلَّقَيْدِ أَنْ يَنْكَسِرُ

وحق على العبد أن يطعن بربه خيراً، وأن ينتظر منه فضلاً، وأن يرجو من مولاه لطفاً، فإن من أمره في كلمة «كُن»، جدير أن يوثق بموعده، وأن يتعلّق بعهوده، فلا يجلب النفع إلا هو، ولا يدفع الضرّ إلا هو، وله في كلٍّ

نَفْسٌ لَطِفٌ، وَفِي كُلِّ حَرْكَةٍ حَكْمَةٌ، وَفِي كُلِّ سَاعَةٍ فَرَجٌ، جَعَلَ بَعْدَ اللَّيلِ صُبْحًا، وَبَعْدَ الْقَحْطَ غَيْثًا، يُعْطِي لِيُشْكَرَ، وَبَيْتَلِي لِيَعْلَمَ مَنْ يَصْبِرُ، يَمْنَحُ النَّعَمَاءَ لِيَسْمَعَ الشَّاءَ، وَيُسْلِطُ الْبَلَاءَ لِيُرْفَعَ إِلَيْهِ الدُّعَاءَ، فَحَرَّى بِالْعَبْدِ أَنْ يَقُوِّي مَعَهُ الاتِّصَالَ، وَيُمْدِدَ إِلَيْهِ الْحِبَالَ، وَيُكَثِّرَ السُّؤَالَ ﴿وَاسْأَلُوا اللَّهَ مِنْ فَضْلِهِ﴾، ﴿أَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضْرُعًا وَخُفْيَةً﴾.

لَوْلَمْ تُرِدْ نَيْلًا مَا أَرْجُو وَأَطْلَبُهُ      مِنْ جُودِ كَفَّكَ مَا عَلِمْتَنِي الطَّلَبَا

انْقَطَعَ الْعَلَاءُ بْنُ الْحَضْرَمِي بِبَعْضِ الصَّحَابَةِ فِي الصَّحْرَاءِ، وَنَفَدَ مَا وَهُمْ، وَأَشْرَفُوا عَلَى الْمَوْتِ، فَنَادَى الْعَلَاءَ رَبَّهُ الْقَرِيبَ، وَسَأَلَ إِلَيْهَا سَمِيعًا مُجِيبًا، وَهَتَّفَ بِقَوْلِهِ: يَا عَلِيًّا يَا عَظِيمًا، يَا حَكِيمًا يَا حَلِيمًا. فَنَزَلَ الْغَيْثُ فِي تِلْكَ الْلَّحْظَةِ، فَشَرِبُوا وَتَوَضَّوُوا، وَاغْتَسَلُوا وَسَقَوُا دَوَابَّهُمْ. ﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيَشْرُرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ﴾.



## وقفة

«مَحَبَّةُ اللَّهِ تَعَالَى، وَمَعْرِفَتُهُ، وَدَوْمُ ذِكْرِهِ، وَالسُّكُونُ إِلَيْهِ، وَالْطَّمَانِيَّةُ إِلَيْهِ، وَإِفْرَادُهُ بِالْحُبِّ وَالْخَوْفِ وَالرُّجَاءِ وَالْتَّوْكِلِ، وَالْمَعَامِلَةُ، بِحِيثُ يَكُونُ هُوَ وَحْدَهُ الْمُسْتَوْلِي عَلَى هُمُومِ الْعَبْدِ وَعَزْمَاتِهِ وَإِرَادَتِهِ. هُوَ جَنَّةُ الدُّنْيَا، وَالنَّعِيمُ الَّذِي لَا يُشَبِّهُهُ نَعِيمٌ، وَهُوَ قُرَّةُ عَيْنِ الْمُحِبِّينَ، وَحِيَاةُ الْعَارِفِينَ».

«تَعْلُقُ الْقَلْبُ بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَاللَّهُجُ بِذِكْرِهِ وَالْقَنَاعَةُ: أَسْبَابُ لِزِوَالِ الْهَمْمَوْمِ وَالْغَمْمَوْمِ، وَانْشِرَاحُ الصَّدْرِ وَالْحَيَاةِ الطَّيِّبَةِ. وَالضِّدُّ بِالضِّدِّ، فَلَا أَضْيِقُ صَدِرًا، وَأَكْثُرُ هَمًا، مَمَّنْ تَعْلَقَ قَلْبُهُ بِغَيْرِ اللَّهِ، وَنَسِيَ ذِكْرَ اللَّهِ، وَلَمْ يَقْنَعْ بِمَا أَتَاهُ اللَّهُ، وَالْتَّجْرِيَةُ أَكْبَرُ شَاهِدٍ».

## تَعَزَّزُ بِالْمُنْكَوِبِينَ

﴿وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا مَا حَوْلَكُمْ مِّنَ الْقُرَى﴾.

وممَّن نُكِبَ نَكْبَةً دَامِيَّةً سَاحِقَةً مَاحِقَةً: البرامكة، أُسْرَةُ الْأُبَّهَةِ وَالْتَّرَفِ  
وَالْبَذَلِ وَالسَّخَاءِ، وَأَصْبَحَتْ نُكْبَتُهُمْ عِبْرَةً وَعَظَةً وَمَثَلًا، فَإِنْ هَارُونَ الرَّشِيدِ  
سَطَا عَلَيْهِمْ بَيْنَ عُشَيَّةٍ وَضُحَّاهَا، وَكَانُوا فِي النَّعِيمِ غَافِلِينَ، وَفِي لَحَافِ  
الرَّغْدِ دَافِئِينَ، وَفِي بَسْتَانِ التَّرَفِ مُنْعَمِينَ، فَجَاءُهُمْ أَمْرُ اللَّهِ ضُحْيَّ وَهُمْ  
يَلْعَبُونَ، عَلَى يَدِ أَقْرَبِ النَّاسِ إِلَيْهِمْ، فَخَرَبَ دُورُهُمْ، وَهَدَمَ قَصْرُهُمْ، وَهَتَّكَ  
سُّتُورُهُمْ، وَاسْتَلَبَ عَبِيدَهُمْ وَإِمَاءَهُمْ، وَأَسْأَلَ دَمَاءَهُمْ، وَأَوْرَدَهُمْ مَوَارِدَ  
الْهَالِكِينَ، فَجَرَحَ بِمَصَابِهِمْ قُلُوبَ أَحْبَابِهِمْ، وَقَرَحَ بِنَكَالِهِمْ عَيْنَ أَطْفَالِهِمْ، فَلَا  
إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، كَمْ مِنْ نِعْمَةٍ عَلَيْهِمْ سُلِّبَتْ، وَكَمْ مِنْ عَبْرَةٍ مِنْ أَجْلِهِمْ سُفِّكَتْ،  
﴿فَاعْتَبِرُوا يَا وَلِيَ الْأَبْصَارِ﴾. قَبْلَ نُكْبَتِهِمْ بِسَاعَةٍ، كَانُوا فِي الْحَرِيرِ يَرْقَلُونَ،  
وَعَلَى الدِّيَاجِ يَزْحِفُونَ، وَبِكَأْسِ الْأَمَانِيِّ يَتَرَعَّونَ، فَيَا لَهُوَ مَا  
دَهَاهُمْ، وَيَا لِفَجِيْعَةِ مَا عَلَاهُمْ

هَذَا الْمَصَابُ وَلَا غَيْرُهُ جَلَّ  
وَهَكَذَا تُحْمَقُ الْأَيَّامُ وَالدُّوَلُ

اطْمَأْنَوْا فِي سِنَّةٍ مِنَ الدَّهْرِ، وَأَمْنَ مِنَ الْحَدَّاثَانِ، وَغَفَلَةٌ مِنَ الْأَيَّامِ  
﴿وَسَكَنْتُمْ فِي مَسَاكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلَنَا بِهِمْ  
وَضَرَبَنَا لَكُمُ الْأَمْثَالَ﴾. خَفَقَتْ عَلَى رُؤُسِهِمُ الْبَنُودُ، وَاصْطَفَتْ عَلَى  
جَوَانِبِهِمُ الْجَنُودُ.

أَنِيسُ وَلَمْ يَسْمُرْ بِمَكَّةَ سَامِرُ  
كَانَ لَمْ يَكُنْ بَيْنَ الْحَجَجُونِ إِلَى الصَّفَا

رَتَعُوا فِي لَذَّةِ الْعِيشِ لَا هِينَ، وَتَمَتَّعُوا فِي صَفْوِ الزَّمَانِ آمِنِينَ، ظَلَّنُوا السَّرَابَ مَاءً، وَالوَرْمَ شَحَمًا، وَالدُّنْيَا خُلُودًا، وَالْفَنَاءُ بَقَاءً، وَحَسِبُوا الْوَدِيعَةَ لَا تُسْتَرِدُ، وَالْعَارِيَةَ لَا تُضْمَنَ، وَالْأَمَانَةَ لَا تُؤْدَى، ﴿وَظَنَّوْا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجِعُونَ﴾.

فجائع الدهر ألوانٌ مَنْوَعَةٌ  
وللزَّمَانِ مَسَرَّاتٌ وَاحْزَانٌ  
وهذه الدارُ لَا تُبْقِي عَلَى أَحَدٍ  
ولا يَدُومُ عَلَى حَالٍ لَهَا شَانٌ  
أَصْبَحُوا فِي سَرُورٍ وَأَمْسَوْا فِي الْقِبُورِ، وَفِي لَحْظَةٍ مِنْ لَحْظَاتِ غَضَبِ  
هارون الرشيد، سَلَّ سِيفَ النَّقْمَةِ عَلَيْهِمْ، فَقُتِلَ جَعْفَرُ بْنُ يَحْيَى الْبَرْمَكِيُّ،  
وَصَلَبَهُ ثُمَّ أَحْرَقَ جَثْمَانَهُ، وَسُجِنَ أَبَاهُ يَحْيَى بْنُ خَالِدٍ، وَأَخَاهُ الْفَضْلُ بْنُ  
يَحْيَى، وَصَادَرَ أَمْوَالَهُمْ وَأَمْلَاكَهُمْ، وَقَدْ أَكْثَرَ الشَّعْرَاءُ مِنَ الْمَرَاثِيِّ فِي  
الْبَرَامِكَةِ، فَمِنْ ذَلِكَ قَوْلُ الرَّقَاشِيِّ - وَقَوْلُهُ: إِنَّهَا لَأَبِي نَوَّاسٍ :-

الآن استرحنَا واستراحتْ رَكَابُنَا  
وَأَمْسَكَ مَنْ يُجْدِي وَمَنْ كَانْ يَجْتَدِي  
فَقُلْ لِلْمَطَايَا قَدْ أَمِنْتِ مِنِ السُّرِّ  
وَطَّيَ الْفِيَافِي فَدَدَدَا بَعْدَ فَدَدَدِ  
وَقُلْ لِلْمَنَايَا قَدْ ظَفَرْتِ بِجَعْفَرِ  
وَلَنْ تَظْفَرِي مِنْ بَعْدِهِ بِمَسْوَدِ  
وَقُلْ لِلرَّزَايَا كُلَّ يَوْمٍ تَجَدَّدِي  
وَدُونَكَ سَيِّفَا بِرَمَكِيَا مَهَنَدَا  
أَصِيبَ بِسَيِّفٍ هَاشَمِيِّ مُهَنَّدَا

وقال الرقاشي، وقد نظر إلى جعفر وهو على جذعه:  
أَمَا وَاللَّهِ لَوْلَا خَوْفُ وَاشِ  
وَعَيْنُ لِلخَلِيفَةِ لَا تَنَامُ

لطفنا حول جذعك واستلمنا  
 كما للناس بالحجر استلام  
 حساماً فلله السيف الحسام  
 ودولاته آل برمان إسلام  
 على اللذات والدنيا جمياً

قال: فاستدعاه الرشيد، فقال له: كم كان يعطيك جعفر كل عام؟ قال:  
 ألف دينار. قال: فأمر له بalfi دينار.

وقال الزيير بن بكار عن عمه مصعب الزبيري، قال: لما قتل الرشيد  
 جعفرأً، وقفت امرأة على حمار فارة، فقالت بسان فصيح: والله يا جعفر،  
 لئن صرت اليوم آية، لقد كنت في المكارم غاية. ثم أنشأت تقول:

ولما رأيت السيف خالط جعفرأً  
 ونادى مناد ل الخليفة في يحيى  
 بكيت على الدنيا وأيقنت أنما  
 قصارى الفتى يوماً مفارق الدنيا  
 وما هي إلا دولة بعد دولة  
 تخول ذا نعمى وتعقب ذا يلوى  
 إذا أنزلت هذا منازل رفعه  
 من الملك حطت ذا إلى الغاية القصوى

ولما قتل أبو جعفر المنصور محمد بن عبد الله بن الحسن، بعث برأسه  
 إلى أبيه عبد الله بن الحسن في السجن مع حاجبه الريبع، فوضع الرأس  
 بين يديه، فقال: رحmk الله يا أبا القاسم، فقد كنت من الذين يُوفون بعهد  
 الله، ولا ينقضون الميثاق، والذين يصلون ما أمر الله به أن يوصل ويخشون  
 ربهم ويحافظون سوء الحساب، ثم تمثّل بقول الشاعر:

فتىً كان يحميه من الذل سيفه  
 ويكتفيه سوات الأمور اجتنابها

والتفتَ إلى الريبع حاجب المنصور، وقال له: قُل لصاحبك: قد مضى من بُؤسنا مُدَّة، ومن نعيمك مِثْلها، والموعد الله تعالى!

وقد أخذ هذا المعنى العباسُ بن الأحنف . وقيل: عمارة بن عقيل .

فقال:

فإن تلْحَظِي حالِي وحالَكِ مَرَّةً  
بنظرةِ عينِ عنْ هَوَى النَّفْسِ تُحْجَبُ  
نَجِدُ كُلَّ يَوْمٍ مَرَّ منْ بُؤْسِ عِيشَتِي  
يَمْرُّ بِيَوْمٍ مَرَّ منْ نَعِيمِكِ يُحْسَبُ

كما في «قولٍ على قولٍ».

والآن: أين هارون الرشيد وأين جعفر البرمكي؟ أين القاتل والمقتول؟ أين الأمر والمأمور؟ أين الذي أصدر أمره وهو على سريره في قصره؟ وأين الذي قُتل وصُلب؟ لا شيء، أصبحوا كأمس الدَّابِر، وسوف يجمعهم الحكم العَدْل ليومٍ لا ريب فيه، فلا ظُلْم ولا هَضْم، «عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتَابٍ لَا يَضْلُّ رَبِّي وَلَا يَنْسَى»، «يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمَيْنَ»، «يَوْمَئِذٍ تُعَرَّضُونَ لَا تَخْفَى مِنْكُمْ خَافِيَّةً».

قيل لِيَحْيَى بْنِ خَالِدِ الْبَرْمَكِيِّ: أَرَأَيْتَ هَذِهِ النَّكْبَةَ، هَلْ تَدْرِي مَا سَبَبَهَا؟ قَالَ: لَعَلَّهَا دُعْوَةُ مَظْلُومٍ، سَرَّتْ فِي ظَلَامِ اللَّيلِ وَنَحْنُ عَنْهَا غَافِلُونَ.

وَنَكْبَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَعَاوِيَةَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَعْفَرٍ، فَقَالَ فِي حَبْسِهِ:  
خَرَجْنَا مِنَ الدُّنْيَا وَنَحْنُ مِنْ أَهْلِهَا  
فَلَسْنَا مِنَ الْأَمْوَاتِ فِيهَا وَلَا الْأَحْيَا  
إِذَا دَخَلَ السَّجَانَ يُومًا لِحَاجَةٍ  
عَجِبْنَا وَقَلَّنَا: جَاءَ هَذَا مِنَ الدُّنْيَا

ونفرج بالرؤيا فجُل حديثنا  
إذا نحن أصبحنا الحديث عن الرؤيا  
فإن حُسْنَتْ كانت بطينًا مجيئها  
وإن قَبُحَتْ لم تنتظرواتْ سعيها  
وآخر بيت فيه تشاوم وتطيير، ذكرني ببيتين لأحد الشعراء . كما في  
كتاب «البغال» للجاحظ . يقول فيهما :

إذا ما بريدُ الْحَيِّ أَقْبَلَ نَحْوَنَا  
بعضِ دواهي الدَّهْرِ سَارَ فَأَسْرَعَاهَا  
فإن كان شرًا سار يومًا وليلةً  
وإن كان خيراً قَصَدَ السَّيْرَ أَرْبِعًا  
سجنَ أحدُ ملوك فارس حكيمًا من حكمائهم، فكتب له رقعة يقول : إنها  
لن تمرّ علىَّ فيها ساعة، إلا قرَّبَتِي من الفرج وقرَّبَتِك من النُّقمة، فأنا  
أنتظِر السَّعَةَ، وأنت موعود بالضيق .

وينكب ابنُ عبَاد سلطانُ الأندلس، عندما غلبَ عليه الترفُ، وغلبَ عليه  
الانحرافُ عن الجادة، فكثُرَتِ الجواري في بيته، والدُّفوف والطَّنابير، والعزفُ  
وسُماعُ الغناء، فاستغاث يوماً بابن تاشفين . وهو سلطان المغرب . على أعدائه  
الروم في الأندلس، فعبرَ ابنُ تاشفين البحر، ونصرَ ابنَ عبَاد، فأنزلَه ابنُ عبَاد  
في الحدائق والقصور والدور، ورحبَ به وأكرمه . وكان ابن تاشفين كالأسد،  
ينظر في مداخل المدينة وفي مخارجها، لأن في نفسه شيئاً .

وبعد ثلاثة أيام هجمَ ابنُ تاشفين بجنوده على المملكة الضعيفة، وأسرَ ابنَ  
عبَاد وقيده وسلَبَ مُلكه، وأخذَ دُوره ودمَرَ قصوره، وعاث في حدائقه، ونَقَلَه إلى  
بلده «أغمات» أسيراً، **﴿وَتِلْكَ الْأَيَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ﴾** . فتقلَّد ابن تاشفين  
زمام الحكم، وادَّعى أنَّ أهلَ الأندلس هم الذين استدعوه وأرادوه .

ومرَّتِ الأيام، وإذا ببناتِ ابن عَبَاد يَصْلِنَه في السجن، حافياتِ باكياتِ  
كَسِيفاتِ جائعاتِ، فلَمَّا رَأَهُنَّ بَكَى عِنْدَ الْبَابِ، وَقَالَ:

|                                                  |                                                 |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| فَسَاءَكِ الْعِيدُ فِي أَغْمَاتِ مَأْسُورًا      | فِيمَا مَضَى كُنْتَ بِالْأَعْيَادِ مَسْرُورًا   |
| يَغْزِلُنَّ لِلنَّاسِ مَا يَمْلِكُنَّ قِطْمِيرًا | تَرَى بَنَاتِكَ فِي الْأَطْمَارِ جَائِعَةً      |
| أَبْصَارُهُنَّ حَسِيرَاتٍ مَكَاسِيرًا            | بَرَزَنَ نَحْوَكَ لِلتَّسْلِيمِ خَاشِعَةً       |
| كَانُهُنَّ لَمْ تَطِأْ مِسْكًا وَكَافُورًا       | يَطَّاَنَ فِي الطِّينِ وَالْأَقْدَامِ حَافِيَةً |

ثم دخل الشاعرُ ابن اللَّبَانَة على ابن عَبَاد، فَقَالَ لَهُ:

|                                                 |                                               |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| أَصْبُبُ بِهَا مِسْكًا عَلَيْكَ وَحَتَّمًا      | تَنَشَّقْ رِيَاحِينَ السَّلَامِ فَإِنَّمَا    |
| بَأْنَكَ ذُو نُعْمَى فَقَدْ كُنْتَ مُنْعَمًا    | وَقُلْ مَجَازًا إِنْ عَدَمْتَ حَقِيقَةً       |
| عَلَيْهَا وَتَاهَ الرَّعْدُ بِاسْمِكَ مُعْلِمًا | بَكَالَ الْحَيَا وَالرِّيحُ شَقَّتْ جِيوبَهَا |

وَهِيَ قَصِيَّةٌ بَدِيعَةٌ، أَوْرَدَهَا الْذَّهَبِيُّ وَمَدْحَهَا.

روى الترمذِيُّ، عن عطاءٍ، عن عائشةَ - رضيَ اللهُ عنْهَا وأَرْضَاهَا - أَنَّهَا  
مرَّتْ بِقَبْرِ أَخِيهَا عبدَ اللهِ الَّذِي دُفِنَ بِمَكَةَ، فَسَلَّمَتْ عَلَيْهِ، وَقَالَتْ: يَا عبدَ اللهِ،  
مَا مِثْلِي وَمِثْلِكَ إِلَّا كَمَا قَالَ مُتَمِّمٌ:

|                                               |                                                 |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| وَكُنَّا كَنْدِمَانِيْ جُذِيْمَةَ بُرْهَةَ    | مِنَ الدَّهْرِ حَتَّى قِيلَ لَنْ يَتَصَدَّعَ    |
| وَعِشْنَا بِخَيْرٍ فِي الْحَيَاةِ وَقَبَلَنَا | أَصَابَ الْمَنَابِيَّ رَهْطَ كَسْرَى وَتَبَعَّا |
| فَلَمَّا تَفَرَّقْنَا كَانُّنَا وَمَالِكَا    | لَطْوُلِ اجْتِمَاعٍ لَمْ نَبِتْ لَيْلَةً مَعًا  |

ثُمَّ بَكَتْ وَوَدَّعَتْهَا.

وكان عمر رضي الله عنه يقول لتمم بن نويرة: يا متمم، والذي نفسي بيده، لوددتُّ أني شاعر فأرثي أخي زيداً، والله ما هبَّت الصّبا من نجدٍ إلا جاءتني بريح زيد. يا متمم، إن زيداً أسلم قبلَي وهاجرَ وقتل قبلَي. ثم يبكي عمر.

يقول متمم:

|                                               |                                                     |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| حبيبي لِتَدْرَافِ الدُّمُوعِ السَّوَافِكِ     | لَعْمَرِي لَقْدَ لَامَ الْحَبِيبَ عَلَى الْبُكَا    |
| لَقْبَرِ شَوَى بَيْنَ اللُّوَى فَالدَّكَادِكِ | فَقَالَ أَتَبْكِي كُلَّ قَبْرَ رَأِيْتَهُ           |
| فَدَعْنَى فَهَذَا كُلُّهُ قَبْرُ مَالِكِ      | فَقَلَّتْ لَهُ إِنَّ الشَّجَرَى يَبْعَثُ الشَّجَرَى |

نُكْبَ بَنُو الْأَحْمَرِ فِي الْأَنْدَلُسِ، فَجَاءَ الشَّاعِرُ ابْنُ عَبْدُونَ يُعْزِّيْهِمْ فِي  
هَذِهِ الْمُصِيْبَةِ فَقَالَ:

|                                                   |                                                  |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| فَمَا الْبَكَاءُ عَلَى الْأَشْبَاحِ وَالصُّورِ    | الْدَّهْرُ يَفْجُعُ بَعْدَ الْعَيْنِ بِالْأَثَرِ |
| عَنْ نُوْمَةِ بَيْنِ نَابِ الْلَّيْثِ وَالظَّفَرِ | أَنْهَاكَ أَنْهَاكَ لَا آلُوكَ مَوْعِظَةَ        |
| فَدَتْ عَلَيَا بِمَنْ شَاءَتْ مِنَ الْبَشَرِ      | وَلَيْتَهَا إِذْ فَدَتْ عَمْرَا بِخَارِجَةِ      |

﴿فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَّهَا سَافِلَهَا﴾، ﴿إِنَّمَا مِثْلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٌ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخْدَتِ الْأَرْضَ زُخْرُفَهَا وَازْيَنَتْ وَظَنَّ أَهْلَهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَمَّا لَمْ تَغْنِ بِالْأَمْسِ﴾.



## ثِمَرَاتُ الرِّضَا الْيَانِعَةُ

﴿رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ﴾

وللرضا ثمراتٌ إيمانيةً كثيرةً وافرةً تنتج عنـهـ، يرتفعـبـهاـ الـراـضـيـ إـلـىـ أعلىـالـمـنـازـلـ، فـيـصـبـحـ رـاسـخـاـ فـيـ يـقـيـنـهـ، ثـابـتـاـ فـيـ اـعـقـادـهـ، وـصـادـقـاـ فـيـ أـقـوـالـهـ وـأـعـمـالـهـ وـأـحـوـالـهـ.

فتـمـامـ عـبـودـيـةـ فـيـ جـرـيـانـ ماـ يـكـرـهـهـ مـنـ الـأـحـكـامـ عـلـيـهـ. وـلـوـ لـمـ يـجـرـ عـلـيـهـ مـنـهـ إـلـاـ مـاـ يـحـبـ، لـكـانـ أـبـعـدـ شـيـءـ عـنـ عـبـودـيـةـ رـبـهـ، فـلـاـ تـمـ لـهـ عـبـودـيـةـ. مـنـ الصـبـرـ وـالـتـوـكـلـ وـالـرـضـاـ وـالـتـضـرـعـ وـالـافـتـقـارـ وـالـذـلـ وـالـخـضـوعـ وـغـيـرـهـ. إـلـاـ بـجـرـيـانـ الـقـدـرـ لـهـ بـمـاـ يـكـرـهـ، وـلـيـسـ الشـائـنـ فـيـ الرـضـاـ بـالـقـضـاءـ الـمـلـائـمـ لـلـطـبـيـعـةـ، إـنـمـاـ الشـائـنـ فـيـ الـقـضـاءـ الـمـؤـلـمـ الـمـنـافـرـ لـلـطـبـعـ. فـلـيـسـ لـلـعـبـدـ أـنـ يـتـحـكـمـ فـيـ قـضـاءـ اللـهـ وـقـدـرـهـ، فـيـرـضـىـ بـمـاـ شـاءـ وـيـرـفـضـ مـاـ شـاءـ، فـإـنـ الـبـشـرـ مـاـ كـانـ لـهـمـ الـخـيـرـ، بـلـ الـخـيـرـ لـلـهـ، فـهـوـ أـعـلـمـ وـأـحـكـمـ وـأـجـلـ وـأـعـلـىـ، لـأـنـهـ عـالـمـ الـغـيـبـ الـمـطـلـعـ عـلـىـ السـرـائـرـ، الـعـالـمـ بـالـعـوـاقـبـ الـمـحـيـطـ بـهـ.

### رضاً بـرـضاـ:

وـلـيـعـلـمـ أـنـ رـضـاهـ عـنـ رـبـهـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـىـ فـيـ جـمـيعـ الـحـالـاتـ، يـثـمـرـ رـضـاـ رـبـهـ عـنـهـ، فـإـذـاـ رـضـيـ عـنـهـ بـالـقـلـيلـ مـنـ الرـزـقـ، رـضـيـ رـبـهـ عـنـهـ بـالـقـلـيلـ مـنـ الـعـمـلـ، وـإـذـاـ رـضـيـ عـنـهـ فـيـ جـمـيعـ الـحـالـاتـ، وـاسـتـوـتـ عـنـهـ، وـجـدـهـ أـسـرـعـ شـيـءـ إـلـىـ رـضـاهـ إـذـاـ تـرـضـاهـ وـتـمـلـقـهـ. وـلـذـلـكـ اـنـظـرـ لـلـمـخـلـصـينـ مـعـ قـلـةـ عـمـلـهـمـ، كـيـفـ رـضـيـ اللـهـ سـعـيـهـمـ لـأـنـهـمـ رـضـواـ عـنـهـ وـرـضـيـ عـنـهـمـ، بـخـلـافـ الـمـنـافـقـينـ، فـإـنـ اللـهـ رـدـ عـمـلـهـمـ قـلـيلـهـ وـكـثـيرـهـ، لـأـنـهـمـ سـخـطـواـ مـاـ أـنـزـلـ اللـهـ وـكـرـهـوـ رـضـوـانـهـ، فـأـحـبـطـ أـعـمـالـهـمـ.

### مَنْ سَخَطَ فَلَهُ السُّخْطُ:

وَالسُّخْطُ بَابُ الْهَمِّ وَالْفَمِّ وَالْحَزْنِ، وَشَتَاتُ الْقَلْبِ، وَكَسْفُ الْبَالِ، وَسُوءِ الْحَالِ، وَالظَّنُّ بِاللَّهِ خَلَافُ مَا هُوَ أَهْلُهُ، وَالرَّضَا يُخْلِصُهُ مِنْ ذَلِكَ كُلِّهِ، وَيُفْتَحُ لَهُ بَابُ جَنَّةِ الدُّنْيَا قَبْلَ الْآخِرَةِ، فَإِنَّ الْأَرْتِيَاحَ النُّفُسيَّ لَا يَتَمُّ بِمُعَاكَسَةِ الْأَقْدَارِ وَمُضَادَّةِ الْقَضَاءِ، بَلْ بِالْتَسْلِيمِ وَالْإِذْعَانِ وَالْقَبُولِ، لَأَنَّ مَدِيرَ الْأَمْرِ حَكِيمٌ لَا يُتَّهَمُ فِي قَضَائِهِ وَقِدْرَهِ، وَلَا زَلْتُ أَذْكُرُ قَصَّةَ ابْنِ الرَّاوِنِيِّ الْفِيلِيْسُوفِ الْذَّكِيِّ الْمَلْحَدِ، وَكَانَ فَقِيرًا، فَرَأَى عَامِيًّا جَاهِلًا مَعَ الدُّورِ وَالْقَصُورِ وَالْأَمْوَالِ الطَّائِلَةِ، فَنَظَرَ إِلَى السَّمَاءِ وَقَالَ: أَنَا فِيلِيْسُوفُ الدُّنْيَا وَأَعِيشُ فَقِيرًا، وَهَذَا بَلِيدٌ جَاهِلٌ وَيَحْيَا غَنِيًّا، هَذِهِ قَسْمَةٌ ضَيْزِيَّةٌ. فَمَا زَادَ اللَّهُ إِلَّا مَقْتَنًا وَذَلَّةً وَضَنْكًا ﴿وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَخْزَى وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ﴾.

### فَوَائِدُ الرُّضَا:

فَالرُّضَا يُوجَبُ لِهِ الْطَّمَآنِيَّةَ، وَبَرَدَ الْقَلْبَ، وَسُكُونَهُ وَقَرَارَهُ وَثِبَاتَهُ عِنْدِ اضْطِرَابِ الشُّبُهِ وَالْتَّبَاسِ الْقَضَايَا وَكُثْرَةِ الْوَارِدِ، فَيُشَقِّ هَذَا الْقَلْبُ بِمَوْعِدِ اللَّهِ وَمَوْعِدِ رَسُولِهِ ﷺ، وَيَقُولُ لِسَانُ الْحَالِ: ﴿هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادُهُمْ إِلَّا إِيمَانًا وَتَسْلِيمًا﴾. وَالسُّخْطُ يُوجَبُ اضْطِرَابَ قَلْبِهِ، وَرِيَبَتِهِ وَانْزَعَاجَهُ، وَعَدَمَ قَرَارِهِ، وَمَرْضَهُ وَتَمْزُقَهُ، فَيَبْقَى قَاقِنًا نَاقِمًا سَاخِطًا مُتَمَرِّدًا، فَلِسَانُ حَالِهِ يَقُولُ: ﴿مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا﴾. فَأَصْحَابُ هَذِهِ الْقُلُوبِ إِنْ يَكُنُ لَهُمُ الْحُقُّ، يَأْتُو إِلَيْهِ مُذْعَنِينَ، وَإِنْ طَوَّلُوْبُوا بِالْحَقِّ إِذَا هُمْ يَصْدِفُونَ، وَإِنْ أَصَابُهُمْ خَيْرٌ أَطْمَأْنُوْبُوا بِهِ، وَإِنْ أَصَابُهُمْ فَتَّةٌ

انقلبوا على وجوههم، خسروا الدنيا والآخرة **﴿ذَلِكَ هُوَ الْخَسْرَانُ الْمُبِينُ﴾**. كما إن الرضا ينزل عليه السكينة التي لا أَنْفَعَ لَهُ مِنْهَا، ومتى نزلتْ عليه السكينة، استقام وصلاحَ أحواله، وصلاحَ بالله، والسُّخطُ يُبعِدُهُ منها بحسب قلَّتْهُ وكثُرَتْهُ، وإذا ترَحَّلَ عنِ السكينة، ترَحَّلَ عنِ السرورِ والأَمْنِ والرَّاحَةِ وطِيبِ العيشِ. فمن أَعْظَمِ نعمِ اللهِ على عبدهِ: تَنَزُّلُ السكينةِ عليهِ. ومن أَعْظَمِ أسبابِها: الرضا عنِهِ في جميعِ الحالاتِ.

نَحْسُواْ الْفَرَاقَ وَلَا نَشْكُوْ مَا سِنَا  
مِنْ أَجْلِكُمْ قَدْ جَرَعْنَا فِي الْهَوَى غُصَّاصَا  
يَسِرُّنَا ذِكْرُكُمْ دَوْمًا وَيُبَهِّجُنَا  
وَمُنْيَةُ الْقَابِ دَوْمًا أَنْ تُلَاقِنَا

**لَا تُخَاصِّمْ رَبَّكَ:**

والرضا يخلص العبد من مُخاصمةَ الربِ تعالى في أحكامه وأقضيتهِ. فإن السُّخطُ عليه مُخاصمةٌ له فيما لم يرضَ به العبد، وأصلُ مخاصمةِ إبليس لربِّه: من عدم رضاه بأقضيتهِ، وأحكامه الدينية والكونية. وإنما الحدَّ منْ الحدَّ، وجحدَ منْ جحدَ لأنَّه نازعَ ربَّه رداءَ العظمة وإزارَ الكبراءِ، ولم يُذْعِنْ لمقامِ الجبروت، فهو يُعطلُ الأوامرَ، ويَنْتَهِي المناهي، ويتسخَّطُ المقادير، ولم يُذْعِنْ للقضاءِ.

**حُكْمٌ ماضٍ وَقَضَاءُ عَدْلٌ:**

وَحُكْمُ الرَّبِّ ماضٌ في عبدهِ، وَقَضَاؤُهُ عَدْلٌ فيَهِ، كَمَا فِي الْحَدِيثِ: «ماضٌ فِيْ حُكْمِكَ، عَدْلٌ فِيْ قَضَاؤِكَ». وَمَنْ لَمْ يَرْضَ بِالْعَدْلِ، فَهُوَ مِنْ أَهْلِ

الظُّلْمُ والجُورُ. وَاللَّهُ أَحْكَمُ الْحَاكِمِينَ، وَقَدْ حَرَمَ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِهِ، وَلَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَبِيدِ، وَتَقْدِسَ سُبْحَانَهُ وَتَنْزَهَ عَنْ ظُلْمِ النَّاسِ، وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلَمُونَ.

وَقَوْلُهُ: «عَدْلٌ فِي قَضَاؤُكَ» يَعْنِي قَضَاءَ الذَّنْبِ، وَقَضَاءَ أَثْرِهِ وَعَقُوبَتِهِ، فَإِنَّ الْأَمْرَيْنِ مِنْ قَضَائِهِ عَزْ وَجْلُهُ، وَهُوَ أَعْدَلُ الْعَادِلِينَ فِي قَضَائِهِ بِالذَّنْبِ، وَفِي قَضَائِهِ بِعَقُوبَتِهِ. وَقَدْ يَقْضِي سُبْحَانَهُ بِالذَّنْبِ عَلَى الْعَبْدِ لِأَسْرَارٍ وَخَفَايَا هُوَ أَعْلَمُ بِهَا، قَدْ يَكُونُ لَهَا مِنَ الْمَصَالِحِ الْعَظِيمَةِ مَا لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ.

### لَا فَائِدَةَ فِي السُّخْطِ:

وَعَدْمُ الرِّضَا: إِمَّا أَنْ يَكُونَ لِفَوَاتِ مَا أَخْطَأَهُ مَمَّا يُحِبُّهُ وَيُرِيدُهُ، وَإِمَّا لِإِصَابَةِ بِمَا يُكْرَهُهُ وَيُسْخَطُهُ. فَإِذَا تَيَّقَّنَ أَنَّ مَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُصَبِّبَهُ، وَمَا أَصَابَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُخْطِئَهُ، فَلَا فَائِدَةَ فِي سُخْطَهُ بَعْدَ ذَلِكَ إِلَّا فَوَاتَ مَا يَنْفَعُهُ، وَحَصُولَ مَا يَضُرُّهُ. وَفِي الْحَدِيثِ: «جَفَّ الْقَلْمُ بِمَا أَنْتَ لَاقِيْا أَبَا هَرِيرَةَ، فَقَدْ فُرِغَ مِنَ الْقَضَاءِ، وَأَنْتُمْ مِنَ الْقَدْرِ، وَكُتِّبَتِ الْمَقَادِيرُ، وَرُفِعَتِ الْأَقْلَامُ، وَجَفَّتِ الصُّحْفَ».

### السَّلَامَةُ مَعَ الرِّضَا:

وَالرِّضَا يَفْتَحُ لَهُ بَابَ السَّلَامَةِ، فَيَجْعَلُ قَلْبَهُ سَلِيمًا، نَقِيًّا مِنَ الْفَشَّا وَالْدَّعْلَ وَالْغَلُّ، وَلَا يَنْجُو مِنْ عَذَابِ اللَّهِ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ، وَهُوَ السَّالِمُ مِنَ الشُّبَّابِ، وَالشَّكِّ وَالشَّرَكِ، وَتَلْبِسِ إِبْلِيسِ وَجْنَدِهِ، وَتَخْذِلِهِ

وتسويفه، ووعده ووعيده، فهذا القلب ليس فيه إلا الله: ﴿قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾.

وكذلك تستحيل سلامة القلب من السخط وعدم الرضا، وكلما كان العبد أشد رضاً، كان قلبه أسلم. فالخبث والدغل والغش: قرين السخط. وسلامة القلب وبره ونصحه: قرين الرضا. وكذلك الحسد: هو من ثمرات السخط. وسلامة القلب منه: من ثمرات الرضا. فالرضا شجرة طيبة، تُسقى بماه الأخلاص في بستان التوحيد، أصلها الإيمان، وأغصانها الأعمال الصالحة، ولها ثمرة يانعة حلاوتها. في الحديث: «ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربياً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد نبياً». وفي الحديث أيضاً: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان...».

### السُّخطُ بَابُ الشَّكِّ:

والسُّخطُ يفتح عليه باب الشك في الله، وقضائه، وقدره، وحكمته، وعلمه، فقل أن يسلم الساخط من شك يُداخل قلبه، ويُتغلغل فيه، وإن كان لا يشعر به، فلو فتَّش نفسه غاية التفتيش، لوجدَ يقينه معلولاً مدخولاً، فإن الرضا واليقين أخوان مُصطحبان، والشك والسُّخط قرينان، وهذا معنى الحديث الذي في الترمذى: «إن استطعت أن تعمل بالرضا مع اليقين، فافعل. فإن لم تستطع، فإن في الصبر على ما تكره النفس خيراً كثيراً». فالساخطون ناقمون من الداخل، غاضبون ولو لم يتكلموا، عندهم إشكالات وأسئلة، مفادها: لم هذا؟ وكيف يكون هذا؟ ولماذا وقع هذا؟

### الرُّضا غِنٰيٌّ وأَمْنٌ:

وَمَنْ مَلَأْ قَلْبَهُ مِنَ الرُّضا بِالْقَدْرِ، مَلَأَ اللَّهَ صَدْرَهُ غِنَّىًّا وَأَمْنًا وَقِنَاعَةً،  
وَفَرَّغَ قَلْبَهُ لِحُبَّتِهِ وَالْإِنْابَةِ إِلَيْهِ، وَالْتَّوْكُلِ عَلَيْهِ. وَمَنْ فَاتَهُ حَظُّهُ مِنَ الرُّضا،  
امْتَلَأْ قَلْبُهُ بِضَدِّ ذَلِكَ، وَاشْتَغَلَ عَمَّا فِيهِ سَعَادَتِهِ وَفَلَاحَهُ.

فَالرُّضا يُفْرِغُ الْقَلْبَ لِلَّهِ، وَالسُّخْطُ يُفْرِغُ الْقَلْبَ مِنَ اللَّهِ، وَلَا يَعِيشُ  
لِسَاخْطٍ، وَلَا قَرَارَ لِنَاقِمٍ، فَهُوَ فِي أَمْرِ مَرِيجٍ، يَرَى أَنَّ رِزْقَهُ نَاقِصٌ، وَحَظَّهُ  
بِالْخَسْرَى، وَعَطْيَتِهُ زَهِيدَةٌ، وَمَصَائِبُهُ جَمَّةٌ، فَيَرَى أَنَّهُ يَسْتَحْقُّ أَكْثَرَ مِنْ هَذَا،  
وَأَرْفَعَ وَأَجْلَّ، لَكُنْ رَبَّهُ - فِي نَظَرِهِ - بَخَسَّهُ وَحَرَمَهُ وَمَنْعَهُ وَابْتِلَاهُ، وَأَضْنَاهُ  
وَأَرْهَقَهُ، فَكَيْفَ يَأْسُ وَكَيْفَ يَرْتَاحُ، وَكَيْفَ يَحْيَا؟ ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ اتَّبَعُوا مَا  
أَسْخَطَ اللَّهُ وَكَرِهُوا رِضْوَانَهُ فَأَحْبَطُ أَعْمَالَهُمْ﴾.

### ثمرة الرُّضا الشُّكرُ:

وَالرُّضا يُثْمِرُ الشُّكْرَ الَّذِي هُوَ مِنْ أَعْلَى مَقَامَاتِ الإِيمَانِ، بَلْ هُوَ حَقِيقَةُ  
الإِيمَانِ. فَإِنَّ غَايَةَ الْمَنَازِلِ شُكْرُ الْمُوْلَى، وَلَا يُشْكِرُ اللَّهُ مِنْ لَا يَرْضَى بِمَوَاهِبِهِ  
وَأَحْكَامِهِ، وَصَنَعَهُ وَتَدْبِيرَهُ، وَأَخْذَهُ وَعَطَاهُ، فَالشَاكِرُ أَنْعَمُ النَّاسِ بِالْأَمْرِ،  
وَأَحْسَنُهُمْ حَالًا.

### ثمرة السُّخْطِ الْكُفْرُ:

وَالسُّخْطُ يُثْمِرُ ضَدَّهُ، وَهُوَ كُفَّرُ النِّعَمِ، وَرَبِّمَا أَثْمَرَ لَهُ كُفْرُ الْمَنْعِمِ. فَإِذَا  
رَضِيَ الْعَبْدُ عَنْ رَبِّهِ فِي جَمِيعِ الْحَالَاتِ، أَوْجَبَ لَهُ لِذَلِكَ شُكْرَهُ، فَيَكُونُ مِنْ

الراضين الشاكرين. وإذا فاتَهُ الرضا، كان من الساخطين، وسلكَ سُبُلَ الكافرين. وإنما وقع الحيفُ في الاعتقادات والخللُ في الديانات من كونَ كثيرٍ من العبيد ي يريدون أن يكونوا أرباباً، بل يقتربون على ربِّهم، ويُحلُّونَ على مولاهُم ما يريدون: ﴿يَأْيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقْدِمُوا لَمَّا بَيْنَ يَدِيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ﴾.

### السُّخْطُ مَصِيدَةُ الشَّيْطَانِ:

والشَّيْطَانُ إنما يظفر بالإِنْسَانِ غالباً عند السُّخْطِ والشَّهْوَةِ، فهناكَ يصطادُهُ، ولا سيَّما إذا استحْكَمَ سُخْطُهُ، فإِنَّهُ يقولُ مَا لا يُرضِي الرَّبَّ، ويُفْعِلُ مَا لا يُرضِيَهُ، وينوي مَا لا يُرضِيَهُ، ولهذا قالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَحْزُنُ الْقَلْبُ وَتَدْمِعُ الْعَيْنُ، وَلَا نَقُولُ إِلَّا مَا يُرضِي رَبِّنَا». فإنَّ موتَ الْبَنِينَ مِنَ الْعَوَارِضِ الَّتِي تُوجِبُ لِلْعَبْدِ السُّخْطَ عَلَى الْقَدْرِ، فَأَخْبَرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ لَا يَقُولُ فِي مَثْلِ هَذَا الْمَقَامِ - الَّذِي يَسْخَطُهُ أَكْثَرُ النَّاسِ - فَيَتَكَلَّمُونَ بِمَا لَا يُرضِي اللَّهَ، وَيَفْعَلُونَ مَا لَا يُرضِيَهُ - إِلَّا مَا يُرضِي رَبِّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى - وَلَوْلَمَّا حَدَّدَ اللَّهُ فِي الْقَضَاءِ بِمَا يَرَاهُ مَكْرُوهَا إِلَى ثَلَاثَةِ أُمُورٍ، لَهَانَ عَلَيْهِ الْمَصَابُ.

**أولُها:** عَلِمَهُ بِحُكْمَةِ الْمَقْدِرِ جَلَّ فِي عَلَاهُ، وَأَنَّهُ أَخْبَرُ بِمَصْلَحةِ الْعَبْدِ وَمَا يَنْفَعُهُ.

**ثانيها:** أَنَّ يَنْظَرَ لِلْأَجْرِ الْعَظِيمِ وَالثَّوَابِ الْجَزِيلِ، كَمَا وَعَدَ اللَّهُ مَنْ أُصِيبَ فَصَبَرَ مِنْ عِبَادِهِ.

**ثالثُهَا:** أَنَّ الْحُكْمَ وَالْأَمْرَ لِلَّهِ، وَالْتَّسْلِيمُ وَالْإِذْعَانُ لِلْعَبْدِ: ﴿أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ﴾.

## الرُّضَا يُخْرِجُ الْهَوَى:

والرُّضَا يُخْرِجُ الْهَوَى من القلب، فالرُّضَا هوَ تَبَّعٌ لِمَرَادِ رِبِّهِ مِنْهُ، أَعْنِي  
الْمَرَادُ الَّذِي يَحْبُّهُ رِبُّهُ وَيُرِضُّهُ، فَلَا يَجْتَمِعُ الرُّضَا وَاتِّبَاعُ الْهَوَى فِي الْقَلْبِ  
أَبَدًا، وَإِنْ كَانَ مَعَهُ شُعُبَةٌ مِنْ هَذَا، وَشُعُبَةٌ مِنْ هَذَا، فَهُوَ لِلْفَالِبِ عَلَيْهِ مِنْهُمَا.

إِنْ كَانَ رَضَاكُمْ فِي سَهْرَى فَسَلَامُ اللَّهِ عَلَى وَسَنِي  
﴿وَعَجَلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى﴾.

إِنْ كَانَ سَرَكُمْ مَا قَالَ حَاسِدُنا فَمَا لَجِرْجَ إِذَا أَرْضَاكُمْ وَأَلْمَ



## وقفة

«تَعْرَفُ إِلَى اللَّهِ فِي الرَّخَاءِ، يَعْرُفُكَ فِي الشَّدَّةِ».

«(تَعْرَفُ) بِتَشْدِيدِ الرَّاءِ (إِلَى اللَّهِ) أَيْ: تَحْبَّ وَتَقْرَبُ إِلَيْهِ بِطَاعَتِهِ،  
وَالشُّكْرُ لَهُ عَلَى سَابِعِ نِعَمَتِهِ، وَالصَّبْرُ تَحْتَ مُرْأَقْضِيَتِهِ، وَصَدْقُ الْإِلْتِجَاءِ  
الْخَالِصُ قَبْلَ نَزْوَلِ بَلِيَّتِهِ. (فِي الرَّخَاءِ) أَيْ: فِي الدَّعَةِ وَالْأَمْنِ وَالنِّعْمَةِ وَسَعْيِ  
الْعُمْرِ وَصَحَّةِ الْبَدْنِ، فَالْأَذْمَمُ الطَّاعَاتِ وَالْإِنْفَاقَ فِي الْقُرْبَاتِ، حَتَّى تَكُونَ  
مَتَّصِفًا عَنْهُ بِذَلِكَ، مَعْرُوفًا بِهِ. (يَعْرُفُكَ فِي الشَّدَّةِ) بِتَقْرِيرِهَا عَنْكَ، وَجَعَلَهُ  
لَكَ مِنْ كُلِّ ضِيقٍ مُخْرِجًا، وَمِنْ كُلِّ هُمٍ فَرِجَاً، بِمَا سَلَفَ مِنْ ذَلِكَ التَّعْرُفِ».

«يَنْبَغِي أَنْ يَكُونَ بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ رِبِّهِ مَعْرِفَةٌ خَاصَّةٌ بِقَلْبِهِ، بِحِيثُ يَجْدُهُ  
قَرِيبًا لِلْأَسْتِغْنَاءِ لَهُ مِنْهُ، فَيَأْنِسُ بِهِ فِي خَلْوَتِهِ، وَيَجِدُ حَلَاوةً ذَكْرَهُ وَدُعَائِهِ

ومناجاته وطاعته، ولا يزال العبد يقع في شدائٍ وكرب في الدنيا والبرزخ  
والموقف، فإذا كان بينه وبين ربه معرفة خاصة، كفاه ذلك كله».

W.

## الاغضاء عن هفوات الاخوان

﴿خُذْ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ﴾.

لا ينبغي أن يزهد فيه - أي الآخر - لخلقِ أو خلقين ينكرهما منه، إذا  
رضيَ سائر أخلاقه، وحمدَ أكثر شيمه، لأنَّ اليسير مغفور، والكمال مُعوز،  
وقد قال الكنديُّ: كيف تريد من صديقك خلقاً واحداً، وهو ذو طبائع  
أربع. مع أنَّ نفَسَ الإنسان التي هي أخصُّ النفوس به، ومدبرة باختياره  
وإرادته، لا تُعطيه قيادها في كلِّ ما يريد، ولا تُجibه إلى طاعته في كلِّ ما  
يُجب، فكيف بنفسٍ غيره؟ ﴿كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ﴾، ﴿فَلَا  
تُرَكُوا أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ اتَّقَى﴾.

وَحَسْبُكَ أَنْ يَكُونَ لَكَ مِنْ أَخِيكَ أَكْثَرُهُ، وَقَدْ قَالَ أَبُو الدَّرَداءَ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - مُعَايَةُ الْأَخِ خَيْرٌ مِنْ فَقْدِهِ، مَنْ لَكَ بِأَخِيكَ كُلُّهُ! فَأَخْذُ الشِّعْرَاءَ هَذَا الْمَعْنَى، فَقَالَ أَبُو الْعَتَاهِيَّةَ:

أَخِيَّ مَنْ لَكَ مِنْ بَنِي الدَّ  
نِيَّا بَكَ لُّ أَخِيَّ لَكَ مَنْ لَكَ  
كَ لُّ مَنْ لَمْ تُعْطِ كُلَّكَ

وقال أبو تمام الطائي:

ما غبنَ المُغْبَونَ مُثْلُ عَقْلِهِ  
مَنْ لَكَ يَوْمًا بِأَخِيَاءِ كَلْهِ

وقال بعض الحكماء: طلبُ الإنفاق، من قلة الإنفاق.

وقال بعضهم: نحن ما رضينا عن أنفسنا، فكيف نرضى عن غيرنا!!

وقال بعض البلغاء: لا يُزهدنَّك في رجلٍ حمدت سيرته، وارتضيَتْ وتيرتَه، وعرفتَ فضله، وبطنتَ عقله. عيبٌ خفيٌّ، تحيط به كثرة فضائله، أو ذنبٌ صغيرٌ تستغفر له قوة وسائله، فإنك لن تجد ما بقيت. مُهذبًا لا يكون فيه عيب، ولا يقع منه ذنب، فاعتبرْ بنفسك بعدًّا ألاً تراها بعين الرضا، ولا تجري فيها على حُكم الهوى، فإن في اعتبارك بها، واختبارك لها، ما يُواسيك مما تطلب، ويعطفك على من يُذنب، وقد قال الشاعر:

ومن ذا الذي ترضى سجاياه كلها  
كفى المرءُ بِلَا أَنْ تُعَدَّ معاييه

وقال النابغة الذبياني:

وَسَتَ بِمُسْتَبْقِ أَخَا لَا تَلْمُهُ      عَلَى شَعْثِ أَيِ الرِّجَالِ الْمَهْذَبِ

وليس ينقض هذا القول ما وصفناه من اختباره، واختبار الخصال الأربع فيه، لأن ما اعوز فيه مغفوٌ عنه، وهذا لا ينبغي أن تُوحشك فتره تجدها منه، ولا أن تُسيء الظن في كبوة تكون منه، ما لم تتحقق تغييره، وتتيقن تذكره، ولি�صرف ذلك إلى فترات النفوس، واستراحات الخواطر، فإن الإنسان قد يتغير عن مراعاة نفسه التي هي أخصُّ النفوس به، ولا يكون ذلك من عداوة لها، ولا ملأ منها. وقد قيل في منشور الحكم: لا يُفسدنَّك الظن على صديقٍ قد أصلحَك اليقينُ له. وقال جعفر بن محمد لابنه: يا بُنَيَّ، من غضبَ من إخوانك ثلات مراتٍ، فلم يقل فيك سوى الحقّ،

فَاتَّخِذْهُ لِنَفْسِكَ خَلَّاً. وَقَالَ الْحَسْنُ بْنُ وَهْبٍ: مِنْ حَقْوَقِ الْمُوَدَّةِ أَخْذَ عَفْوَ الْإِخْوَانِ، وَالْإِغْضَاءَ عَنْ تَقْصِيرٍ إِنْ كَانَ. وَقَدْ رُوِيَ عَنْ عَلَيْ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿فَاصْفَحْ الصَّفْحَ الْجَمِيلَ﴾، قَالَ: الرِّضَا بِغَيْرِ عِتَابٍ.

وَقَالَ أَبْنَ الرُّومِيِّ:

يُلْمُ بَعْيِنِي أَوْ يُكَدِّرُ مَشْرِبِي  
هُمُ النَّاسُ وَالدُّنْيَا وَلَا بُدَّ مِنْ قَدْنَى  
مُهَذَّبٌ فِي الدُّنْيَا وَلَسْتَ الْمَهَذَّبَا  
وَمِنْ قَلَّةِ الْإِنْصَافِ أَنْكَ تَبْتَغِي إِلَى  
وَقَالَ بَعْضُ الشُّعُرَاءِ:

وَلَكِنْ هَجَرْنَا مَطْرُ الرَّبِيعِ  
تَوَاصُلْنَا عَلَى الْأَيَامِ بِاَقِ  
عَلَى عَلَاقَتِهِ دَانَى النُّزُوعُ  
يَرُوْعُكَ صَوْبِهِ لَكَنْ تَرَاهُ  
سَوِيْ دَلَّ الْمَطَاعِ عَلَى الْمُطَيِّعِ  
مَعَادَ اللَّهِ أَنْ تَلَقَى غِضَابَهُ  
﴿وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَدًا﴾.  
وَهَلْ عُودُ يَفْوِحُ بِلَا دُخَانٍ  
تَرِيدُ مُهَذَّبًا لَا عِيْبَ فِيهِ  
﴿فَلَا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى﴾.

## الصّحة والفراغ واغتنامهما في طاعة الله

ينبغي ألا تضيّع صحة جسمك، وفراغ وقتك، بالقصير في طاعة ربّك، والثقة بسالف عملك، فاجعل الاجتهد غنية صحتك، والعمل فرصة فراغك، فليس كل الزمان مستعداً ولا ما فات مستدركاً، وللفراغ زيف أو ندم، وللخلوة ميل أو أسف.

وقال عمر بن الخطاب: الراحة للرجال غفلة، وللنساء غلمة.

وقال بزرجمهر: إن يكن الشغل مجده، فالفراغ مفسدة.

وقال بعض الحكماء: إياكم والخلوات، فإنها تفسد العقول، وتعقد المحلول.

وقال بعض البلفاء: لا تمضي يومك في غير منفعة، ولا تضع مالك في غير صنيعة، فالعمر أقصر من أن ينفد في غير المنافع، والمال أقل من أن يُصرف في غير الصنائع، والعاقل أجل من أن يُفني أيامه فيما لا يعود عليه نفعه وخيره، وينفق أمواله فيما لا يحصل له ثوابه وأجره.

وأبلغ من ذلك قول عيسى ابن مريم، على نبينا وعليه السلام: البر ثلاثة: المنطق، والنظر، والصمت، فمن كان منطقه في غير ذكر فقد لغا، ومن كان نظره في غير اعتبار فقد سها، ومن كان صمته في غير فکر فقد لها.

## الله ولِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا

العبد بحاجة إلى إلهٍ، وفي ضرورة إلى مولىً، ولا بد في الإله من القدرة والنصرة، والحكم، والغنم، والغناة والقوة، والبقاء. والمُتَّصِّف بذلك هو الواحد الأحد الملك المهيمن، جلٌ في علاه.

فليس في الكائنات ما يسكن العبد إليه ويطمئنُ به، ويتعتمد بالتوجه إليه إلا الله سبحانه، فهو ملاذُ الخائفين، ومعاذُ المُلتجئين، وغوثُ المستغيثين، وجار المستجيرين: ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجِبَ لَكُمْ﴾، ﴿وَهُوَ يُحِيرُ لَا يُحَاجِرُ عَلَيْهِ﴾، ﴿لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِيٌّ وَلَا شَفِيعٌ﴾، ومن عبدٍ غير الله، وإن أحبابه وحصل له به مودةً في الحياة الدنيا، ونوعٌ من اللذةٍ. فهو مفسدةٌ لصاحبِه أعظمٌ من مفسدةِ التذاذِ أكلِ الطعام المسموم ﴿لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلَهَةٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾ فإن قوامهما بأن تألهما الإله الحق، فلو كان فيهما آلهة غير الله، لم يكن إلهًا حقًا، إذ الله لا سميّ له ولا مثيل له، فكانت تفسدُ، لانتقاء ما به صلاحها، هذا من جهة الإلهية. فعلم بالضرورة اضطرار العبد إلى إلهه ومولاه وكافيه وناصره، وهو اتصال الفاني بالباقي، والضعيف بالقوى، والفقير بالغنى، وكلٌّ من لم يتَّخذ الله ربًا وإلهًا، اتَّخذَ غيره من الأشياء والصور والمحبوبات والمرغوبات، فصار عبدًا لها وخداماً، لا محالة في ذلك: ﴿أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ﴾، ﴿وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلَهَةً﴾. وفي الحديث: «يا حُصَيْن، كم تعبد؟» قال: أعبد سبعة، ستةً في الأرض، وواحداً في السماء. قال: «فمن لرَغَبَكِ ولرَهَبَكِ؟». قال: الذي في السماء. قال: «فأَتَرُكِ الَّتِي فِي الْأَرْضِ، وَأَعْبُدُ الَّذِي فِي السَّمَاءِ».

واعلم أن فقر العبد إلى الله، أن يعبد الله لا يُشرك به شيئاً، ليس له نظيرٌ فِي قاس به، لكن يُشَبِّهُ من بعض الوجوه. حاجة الجسد إلى الطعام والشراب، وبينهما فروقٌ كثيرة.

فإن حقيقة العبد قلبه وروحه، وهي لا صلاح لها إلا بإيمانها الله الذي لا إله إلا هو، فلا تطمئن في الدنيا إلا بذِكره، وهي كادحةٌ إليه كدحًا فمُلْأِيَّةٌ، ولا بد لها من لقائه، ولا صلاح لها إلا بلقائه.

وَمَنْ لَقَاءَ اللَّهَ قَدْ أَحَبَّا  
كَانَ لَهُ اللَّهُ أَشَدَّ حُبًّا  
وَعَكْسُهُ الْكَارِهُ فَاللَّهُ أَسَأَ  
رَحْمَتَهُ فُضَّلًا وَلَا تَتَكَلَّ

ولو حصل للعبد لذَّات أو سرورٌ بغير الله، فلا يدوم ذلك، بل ينتقل من نوع إلى نوع، ومن شخص إلى شخص، ويتنعم بهذا في وقتٍ وفي بعض الأحوال، وتارةً أخرى يكون ذلك الذي يتنعم به ويلتذُّ، غير منعم له ولا ملتذّ له، بل قد يؤذيه اتصاله به ووجوده عنده، ويضره ذلك.

وَأَمَّا إِلَهُهُ فَلَا بُدَّ لَهُ مِنْهُ فِي كُلِّ حَالٍ وَكُلِّ وَقْتٍ، وَأَيْنَمَا كَانَ فَهُوَ مَعْهُ.

عساك ترضى وكل الناس غاضبةٌ إذا رضيتَ فهذا مُنْتَهى أَمْلِي

وفي الحديث: «مَنْ أَرْضَى اللَّهَ بِسُخْطِ النَّاسِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، وَأَرْضَى عَنْهُ النَّاسُ. وَمَنْ أَسْخَطَ اللَّهَ بِرَضَا النَّاسِ، سُخِطَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَسْخَطَ عَلَيْهِ النَّاسُ».»

ولما زلت أذكر قصَّةً «العَكُوكَ» الشاعر وقد مدح أبا دلف الأمير فقال:

وَلَا مَدْدَتْ يَدًا بِالْخَيْرِ وَاهِبَةً إِلَّا قَضَيْتَ بِأَرْزَاقِ وَاجْهَالِ

فَسَلَطَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمَأْمُونَ فَقَتَلَهُ عَلَى بُسْطِهِ بِسَبِّهِ هَذَا الْبَيْتُ.

﴿وَكَذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾.

## إشاراتٌ في طريق الباحثين

للسعادة وال فلاح علاماتٌ تلوح، وإشاراتٌ تظهر، وهي شهودٌ على رقيٌّ  
صاحبها، ونجاح حاملها، وفلاحٌ من أتصف بها.

فمن علامات السعادة وال فلاح: أن العبد كُلَّما زِيدَ في علمه، زِيدَ في  
تواضعه ورحمته، فهو كالجوهر الثمين، كُلَّما زاد وزنه ونفاسته، غاصَ في  
قاع البحار، فهو يعلم أن العلم موهبةٌ راسخةٌ يمتحنُ الله بها من شاء، فإن  
أَحْسَنَ شُكرها، وأَحْسَنَ في قُبُوله، رَفَعَه به درجاتٍ: ﴿يَرْفَعُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا  
مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ﴾. وكُلَّما زِيدَ في عمله، زِيدَ في خوفه  
وحَذَرَه، فهو لا يَأْمُنُ عَثَرَةَ الْقَدْمِ، وَزَلَّةَ اللِّسَانِ، وَتَقْلُبَ الْقَلْبِ، فهو في  
مُحَاسَبَةٍ وَمُرَاقَبَةٍ كَالطَّائِرِ الْحَذَرِ، كُلَّما وَقَعَ عَلَى شَجَرَةٍ تَرَكَهَا لِأَخْرِيِّ،  
يَخَافُ مَهَارَةَ الْقَنَّاصِ، وَطَائِشَةَ الرَّصَاصِ. وكُلَّما زِيدَ في عمره، نَقَصَ مِنْ  
حِرْصِه، وَيَعْلَمُ عِلْمَ الْيَقِينِ أَنَّهُ قَدْ اقْتَرَبَ مِنَ الْمُنْتَهِيِّ، وَقَطَعَ الْمُرْحَلَةَ، وَأَشْرَفَ  
عَلَى وَادِيِّ الْيَقِينِ. وهو كُلَّما زِيدَ في مَالِهِ، زِيدَ في سُخَائِهِ وَبِذْلِهِ، لِأَنَّ الْمَالَ  
عَارِيَةَ، وَالْوَاهِبَ مَمْتَحَنٌ، وَمَنَاسِبَاتُ الْإِمْكَانِ قُرَصٌ، وَالْمَوْتُ بِالْمَرْصَادِ. وهو  
كُلَّما زِيدَ في قَدْرِهِ وَجَاهَهُ، زِيدَ في قُرْبِهِ مِنَ النَّاسِ وَقَضَاءِ حَوَاجِهِمْ  
وَالْتَّوَاضُعُ لَهُمْ، لِأَنَّ الْعِبَادَ عِيَالُ اللَّهِ، وَأَحَبُّهُمْ إِلَى اللَّهِ أَنْفَعُهُمْ لِعِيَالِهِ.

وعلمات الشقاوة: أنه كُلَّما زِيدَ في علمه، زِيدَ في كِبَرِهِ وَتَيَّهِهِ، فَعَلِمَهُ  
غَيْرُ نَافِعٍ، وَقَلْبُهُ خَاوٍ، وَطَبَيْعَتُهُ ثَخِينَةٌ، وَطَيْنَتُهُ سِبَاخٌ وَعَرَّةٌ. وهو كُلَّما زِيدَ في  
عَمَلِهِ، زِيدَ في فَخْرِهِ وَاحْتِقَارِهِ لِلنَّاسِ، وَحُسْنَ ظَنَّهُ بِنَفْسِهِ. فهو الناجي  
وَحْدَهُ، وَالْبَاقِونَ هَلْكَى، وهو الضامن جَوَازَ الْمَفَازِ، وَالآخِرُونَ عَلَى شَفَا

المتالف. وهو كَلَّما زيد في عمره، زيد في حِرصه، فهو جَمْعٌ مَنْوَعٌ، لا تُحرِّكُه الحوادِث، ولا تُزعِّزُه المصائب، ولا تُوقِّظُه القوارِع. وهو كَلَّما زيد في ماله، زيد في بُخله وإمساكه، فَقَلْبُه مُقْفَرٌ مِنَ القيَمِ، وكُفُّه شَحِيقَةٌ بالبَذْلِ، ووجهُه صَفِيقٌ عَرِيٌّ من المَكَارِمِ. وهو كَلَّما زيد في قَدْرِه وجاهِه، زيد في كِبْرِه وَتَيَّهِه، فهو مُغْرُورٌ مُدْحُورٌ، طَائِشٌ لِلإِرَادَةِ مُنْتَفِخٌ الرِّئَةِ، مَرِيشُ الْجَنَاحِ، لَكَنَّه في النِّهايَةِ لَا شَيْءٌ: «يُحَشِّرُ الْمُكَبِّرُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي صُورَةِ الدَّرِّ، يُطْؤِهُمُ النَّاسُ بِأَقْدَامِهِمْ». وهذه الأمور ابتلاءٌ من الله وامتحانٌ، يَبْتَلِي بها عبادَهُ فَيَسْعَدُ بها أَقْوَامٌ، ويُشْقَى بها آخرون.



### الكرامة ابتلاء

وكذلك الكرامات امتحانٌ وابتلاءٌ، كَلْلُكُ وَالسُّلْطَانُ وَالْمَالُ، قال تعالى عن نَبِيِّهِ سَلِيمَانَ لَمَّا رَأَى عَرْشَ بَلْقَيْسَ عِنْدَهُ: ﴿هَذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُوْنِي أَشْكُرُ أَمْ أَكُفِّرُ﴾، فهو سُبْحَانَهُ يُسْدِي النِّعَمَةَ لِيَرَى مَنْ قَبَّلَهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ، وَشَكَرَهَا وَحْفَظَهَا، وَثَمَرَهَا وَانْتَفَعَ وَنَفَعَ بِهَا، وَمَنْ أَهْمَلَهَا وَعَطَّلَهَا، وَكَفَرَهَا وَصَرَفَهَا فِي مُحَارَبَةِ الْمُعْطِيِّ، وَاسْتَعَانَ بِهَا فِي مُحَاجَةِ الْوَاهِبِ جَلَّ فِي عَلَاهِ.

فَالنِّعَمُ ابتلاءٌ من الله وامتحانٌ، يُظَهِّرُ بها شُكُورَ الشُّكُورِ وَكُفُرَ الْكُفُورِ. كما أن المحن بلوى منه سُبْحَانَهُ، فهو يَبْتَلِي بِالنِّعَمِ كَمَا يَبْتَلِي بِالْمَصَابِ، قال تعالى: ﴿فَأَمَّا إِنْسَانٌ إِذَا مَا ابْتَلَاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِ﴾ ١٥٠ وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلَاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِ ﴿كَلَّا...﴾، أي ليس كُلُّ مَنْ وَسَعَتْ عَلَيْهِ وَأَكْرَمَتْهُ وَنَعَمَتْهُ، يَكُونُ ذَلِكَ إِكْرَاماً مِنِي لَهُ، وَلَا كُلُّ مَنْ ضَيَّقَتْ عَلَيْهِ رِزْقَهُ وَابْتَلَيْتُهُ، يَكُونُ إِهَانَةً مِنِي لَهُ.

## الكنوز الباقية

إن المواهب الجليلة والعطایا الجليلة، هي الكنوز الباقية لأصحابها، الراحلة معهم إلى دار المقام، من الإسلام والإيمان والإحسان والبر والتقوى والهجرة والجهاد والتوبة والإنابة: ﴿لَيْسَ الْبِرُّ أَنْ تُؤْلُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ..﴾ إلى قوله تعالى: ﴿هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾.



## همة تنتفع الثريا

إذا أُعطي العبد همةً كبرى، ارتحلتْ به في دروب الفضائل، وصعدتْ به في درجات المعالي.

ومن سجaiya الإسلام التَّحْلِي بِكِبِيرِ الْهَمَّةِ، وجلاة المقصود، وسموُ الهدف، وعظمة الغاية. فالهمة هي مركز السالب والموجب في شخصك، الرقيب على جوارحك، وهي الوقود الحسيّ والطاقة الملتسبة، التي تمدُ صاحبها بالوثوب إلى المعالي والمسابقة إلى المحامد. وكبِيرِ الْهَمَّةِ يجلب لكـ بِإِذْنِ اللَّهِـ خِيرًا غَيْرَ مَجْدُوذ، لِتَرْقَى إِلَى درجاتِ الْكَمَالِ، فَيُجْرِي فِي عروقك دم الشهامة، والركض في ميدان العلم والعمل. فلا يراك الناس واقفاً إلا على أبواب الفضائل، ولا باسطاً يديك إلا لمهماًت الأمور، تُنافس الرُّوَادَ في الفضائل، وتُزاحم السَّادَةَ في المزايا، لا ترضى باللُّذُونَ، ولا تتفق في الآخر، ولا تقبل بالأقلـ. وبالتحلي بالهمة، يُسلِّبُ منك سفاسيف الآمال

والأعمال، ويُجتَّبُ منك شجرة الذُّلُّ والهوان، والتملُّق، والمداهنة، فكبير الهمة ثابتُ الجَّاش، لا تُرهبه المواقف، وفأقدُّها جبانٌ رعديٌّ، تُعلق فمَهُ الفهافةُ.

ولا تغُلُّ فتَخلُّطُ بين كِبَرِ الهمة والكِبَر، فإنَّ بينهما من الفرقِ كما بين السماء ذات الرَّجُع والأرض ذات الصَّدَع، فكِبَر الهمة تاجٌ على مَفْرَقِ القلب الحُرُّ المثالي، يسعى به دائمًا وأبدًا إلى الطُّهر والقدسية والزيادة والفضل، فكِبَر الهمة يتلَمَّظُ على ما فاتَه من مَحَاسِن، ويتَحَسَّرُ على ما فَقَدَهُ من مَآثرٍ، فهو في حَنْينٍ مُسْتَمِّرٌ، ونَهَمٌ دَوْبٌ للوصول إلى الغاية والنهاية.

كِبَر الهمة حلْية ورثة الأنبياء، والكِبَر داءُ المرضى بعلةِ الجبابرةِ البوسَاء.

فكِبَر الهمة تَصْعُدُ بِصَاحِبِها أَبْدًا إلى الرُّقْيٍّ، والكِبَر يهبطُ به دائمًا إلى الحضيض. فِيَا طَالِبُ الْعِلْمِ، ارْسَمَ لِنَفْسِكِكِبَرِ الهمة، وَلَا تَنْفَلِتُ مِنْهَا وَقَدْ أَوْمَأَ الشَّرِعُ إِلَيْهَا فِي فَقَهِيَّاتِ تُلَابِسِ حَيَاةِكِ، لِتَكُونَ دائمًا عَلَى يَقْظَةِ مِنْ اغْتِنَامِهَا، وَمِنْهَا: إِبَاحةُ التَّيَمُّمِ لِلْمَكْلَفِ عِنْدَ فَقْدِ الْمَاءِ، وَعَدَمِ إِلَزَامِهِ بِقَبُولِ هِبَةِ ثَمَنِ الْمَاءِ لِلْوُضُوءِ، لِمَا فِي ذَلِكَ مِنِ الْمُنَّةِ الَّتِي تَسَالُ مِنْ الْهَمَةِ مَنَالًا، وَعَلَى هَذَا فَقِيسُ.

هِمَمُ كَانَ الشَّمْسَ تَخْطُبُ وَدَهَا      والبَدْرُ يَرِسِّمُ فِي سَنَاهَا أَحْرَفًا

فَاللَّهُ اللَّهُ فِي الْإِهْتِمَامِ بِالْهَمَةِ، وَسَلَّ سِيفِهَا فِي غُمَرَاتِ الْحَيَاةِ:

هُوَ الْجِدُّ حَتَّى تَفْضُلَ الْعَيْنُ أَخْتَهَا      وَحَتَّى يَكُونَ الْيَوْمُ لِلْيَوْمِ سِيدًا

## قراءة العقول

مَمَّا يَشَرِّحُ الْخَاطِرَ وَيَسِّرُ النَّفْسَ، الْقِرَاءَةُ وَالْتَّأْمُلُ فِي عُقُولِ الْأَذْكِيَاءِ وَأَهْلِ الْفَطْنَةِ، فَإِنَّهَا مَتْعَةٌ يَسْلُو بِهَا الْمُطَالِعُ لِتَلِكَ الْإِشْرَاقَاتِ الْبَدِيعَةِ مِنْ أُولَئِكَ الْفَطَنَاءِ. وَسَيِّدُ الْعَارِفِينَ وَخِيرَةُ الْعَالَمِينَ، رَسُولُنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلَا يُقَاسُ عَلَيْهِ بَقِيَّةُ النَّاسِ، لَأَنَّهُ مُؤَيَّدٌ بِالْوَحْيِ، مُصَدَّقٌ بِالْمَعْجَزَاتِ، مُبَعُوثٌ بِالآيَاتِ الْبَيِّنَاتِ، وَهَذَا فَوْقُ ذَكَاءِ الْأَذْكِيَاءِ وَلَمُوعُ الْأَدْبَاءِ.



### ﴿وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِي﴾

قال أبقراط: «الإقلال من الضَّارِّ، خَيْرٌ من الإكثار من النافع». وقال: «استديموا الصحة بترك التَّكَاسُل عن التعب، وترك الامتلاء من الطعام والشراب». و

وقال بعض الحكماء: «من أراد الصحة: فليُجُودِّ الفَدَاءُ، وليَأْكُلْ عَلَى نَقَاءِ، وليُشَرِّبْ عَلَى ظَمَاءِ، وليُقْلِلْ مِنْ شُرُبِ المَاءِ، وليَتَمَدَّدْ بَعْدَ الْفَدَاءِ، وَيَتَمَشَّ بَعْدَ الْعَشَاءِ، وَلَا يَنْمِ حَتَّى يَعْرَضْ نَفْسَهُ عَلَى الْخَلَاءِ، وَلَيَحْذَرْ دُخُولَ الْحَمَّامِ عَقِيبَ الْأَمْتَلَاءِ، وَمَرَّةً فِي الصِّيفِ خَيْرٌ مِنْ عَشَرٍ فِي الشِّتَّاءِ».

وقال الحارث: «من سرَّه البقاءُ - ولا بقاءُ - فليُبَاِكِرِ الْفَدَاءُ، وليُعَجِّلِ الْعَشَاءَ، وليُخَفِّفِ الرِّدَاءَ، وليُقْلِلِ غُشِيَانَ النَّسَاءِ».

وقال أفالاطون: «خَمْسٌ يُذَبِّنُ الْبَدْنَ، وَرِبِّما قُتِلَنَ: قِصْرُ ذَاتِ الْيَدِ، وَفِرَاقُ الْأَحْبَةِ، وَتَجْرُّعُ الْمَغَايِظِ، وَرَدُّ النُّصْحِ، وَضَحْكُ ذُوِّي الْجَهَلِ بِالْعُقَلَاءِ».

ومن جوامع كلمات أبقراط قوله: «كُلُّ كثيِّرٍ، فَهُوَ مُعَادٍ لِلطَّبِيعَةِ».

وقيل لجاليносَ: مَا لَكَ لَا تَمْرُضُ؟ فَقَالَ: «لَأَنِّي لَمْ أَجْمَعْ بَيْنَ طَعَامَيْنِ رَدِيَّيْنِ، وَلَمْ أُدْخِلْ طَعَامًا عَلَى طَعَامٍ، وَلَمْ أَحْبِسْ فِي الْمَعْدَةِ طَعَامًا تَأْذَّيْتُ مِنْهُ».

وأربعة أشياء تُمْرُضُ الْجَسْمَ: الْكَلَامُ الْكَثِيرُ، وَالنُّومُ الْكَثِيرُ، وَالْأَكْلُ الْكَثِيرُ، وَالْجَمَاعُ الْكَثِيرُ. فَالْكَلَامُ الْكَثِيرُ: يَقْلِلُ مُنْخَ الدِّمَاغِ وَيُعْسِفُهُ، وَيَعْجِلُ الشَّيْبَ. وَالنُّومُ الْكَثِيرُ: يَصْفُرُ الْوَجْهُ، وَيُعْمِي الْقَلْبَ، وَيُهْيِجُ الْعَيْنَ، وَيُكَسِّلُ عَنِ الْعَمَلِ، وَيُوَلِّ الْفَلِيْظَةَ، وَالْأَدْوَاءَ الْعَسِيرَةَ. وَالْجَمَاعُ الْكَثِيرُ: يَهُدِّدُ الْبَدْنَ، وَيُعْسِفُ الْقُوَّى، وَيُجَفِّفُ رُطُوبَاتَ الْبَدْنَ، وَيُرْخِي الْعَصَبَ، وَيُورِثُ السُّدَّدَ، وَيُعْمِضُ ضَرَرَهُ جَمِيعَ الْبَدْنَ، وَنَخْصُ الدِّمَاغَ لِكَثْرَةِ مَا يَتَحَلَّ مِنْهُ مِنَ الرُّوحِ النَّفْسَانِيِّ. وَإِضْعَافُهُ أَكْثَرُ مِنْ إِضْعَافِ جَمِيعِ الْمُسْتَفْرَغَاتِ، وَيَسْتَفِرُغُ مِنْ جَوْهِ الرُّوحِ شَيْئًا كَثِيرًا.

أربعة تهدم الْبَدْنَ: الْهَمُّ، وَالْحَزْنُ، وَالْجُوعُ، وَالسَّهَرُ.

وأربعة تُفْرِحُ: النَّظَرُ إِلَى الْخُضْرَةِ، وَإِلَى الْمَاءِ الْجَارِيِّ، وَالْمُحْبُوبِ، وَالثَّمَارِ.

نَظَرْنَا إِلَى تَلَكَ الْوَجْهِ وِعْشَيَّةً فَأَشْرَقَتِ الْأَرْوَاحُ مِنْ حُسْنِ مَا نَرَى

وأربعة تُظْلِمُ الْبَصَرَ: الْمُشَيْ حَافِيًّا، وَالتَّصْبُحُ وَالْإِمْسَاءُ بِوْجَهِ الْبَغْيَضِ وَالثَّقِيلِ وَالْعَدُوِّ، وَكَثْرَةِ الْبُكَاءِ، وَكَثْرَةِ النَّظَرِ فِي الْخَطْلِ الدَّقِيقِ.

وأربعة تقوى الجسم: لبس الناعم، ودخول الحمام المعتمد، وأكل الطعام الحلو والدهم، وشم الروائح الطيبة.

وأربعة تيّبس الوجه، وتذهب ماءه وبهجهته وطلاقته: الكذب، والوقاحة، وكثرة السؤال عن غير علم، وكثرة الفجور.

وأربعة تزيد في ماء الوجه وبهجهته: المروءة، والوفاء، والكرم، والتقوى.

وأربعة تجلب البغضاء والمقت: الكبُرُ، والحسد، والكذب، والنَّميمة.

وأربعة تجلب الرزق: قيام الليل، وكثرة الاستفمار بالأسحار، وتعاهُد الصدقة، والذِّكر أول النهار وأخره.

قلت لِلَّيلِ هَلْ بِصَدِرِكَ سِرْ  
يَا خَفِيَّ الْأَخْبَارِ وَالْأَسْرَارِ  
كَحْدِيثِ الْأَحَبَابِ فِي الْأَسْحَارِ  
قَالَ لَمْ أَلْقَ فِي حَيَاتِي سِرَا

وأربعة تمنع الرزق: نوم الصُّبحة، وقلة الصلاة، والكسلُ، والخيانة.

وأربعة تضر بالفهم والذهن: إدمانُ أكلِ الحامض والفواكه، والنوم على القفا، والهمُ، والغمُ.

وأربعة تزيد في الفهم: فراغ القلب، وقلة التَّمَلِّي من الطعام والشراب، وحسن تدبير الغذاء بالأشياء الحلوة والدهمة، وإخراج الفضلات المثقلة للبدن.



## خُذُوا حِذْرَكُم

فَالحَازِمُ يَتَوَقَّفُ حَتَّى يَرَى وَيَبْصُرُ، وَيَتَرَقَّبُ، وَيَتَأْمَلُ، وَيُعَيِّدُ النَّظَرَ، وَيَقْرَأُ  
الْعَوَاقِبَ، وَيَقْدِرُ الْخَطُوطَاتَ، وَيُبَرِّمُ الرَّأْيَ، وَيَحْتَاطُ وَيَحْذَرُ، لَئَلَّا يَنْدَمُ، فَإِنْ  
وَقَعَ الْأَمْرُ عَلَى مَا أَرَادَ، حَمَدَ اللَّهَ، وَشَكَرَ رَأْيَهُ، وَإِنْ كَانَتِ الْأُخْرَى، قَالَ: فَدَرَّ  
اللَّهُ، وَمَا شَاءَ فَعَلَّ، وَرَضِيَّ وَلَمْ يَحْزُنَ.



## فَتَبَيَّنُوا

فَالْعَاقِلُ ثَابِتُ الْقَدْمَ، سَدِيدُ الرَّأْيِ، إِذَا هَجَمَتْ عَلَيْهِ الْأَخْبَارُ، وَأَشْكَلَتِ  
الْمَسَائِلُ، فَلَا يَأْخُذُ بِالْبَوَادِرِ، وَلَا يَتَعَجَّلُ الْحُكْمَ، وَإِنَّمَا يُمْحَصُ مَا يَسْمَعُ،  
وَيَقْلِبُ النَّظَرَ، وَيُحَادِثُ الْفَكْرَ، وَيُشَارِرُ الْعُقَلَاءِ، فَإِنَّ الرَّأْيَ الْخَمِيرَ، خَيْرٌ مِنْ  
الرَّأْيِ الْفَطِيرِ. وَقَالُوا: لَأَنْ تُخْطَئَ فِي الْعَفْوِ، خَيْرٌ مِنْ أَنْ تُخْطَئَ فِي الْعَقُوبَةِ  
﴿فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ﴾.



## اعْزِمْ وَأَقْدِمْ

إِنْ كُلَّ مَا أَكْتَبْتُهُ هُنَا مِنْ آيَاتٍ وَأَبِيَاتٍ، وَأَثَرٍ وَعِبَرٍ، وَقَصَصٍ وَحِكَمٍ،  
تَدْعُوكَ بِأَنْ تَبْدأْ حِيَاةً جَدِيدَةً، مُلْؤُهَا الرَّجَاءَ فِي حُسْنِ الْعَاقِبَةِ، وَجَمِيلِ  
الْخَتَامِ، وَأَفْضِلِ النَّتَائِجِ. وَلَا تَسْتَطِعُ أَنْ تَسْتَفِدَ إِلَّا بِهِمَةٍ صَادِقَةٍ، وَعَزْمٍ  
حَثِيثٍ، وَرَغْبَةٍ أَكِيدَةٍ فِي أَنْ تَتَخَلَّصَ مِنْ هَمُومَكَ وَغَمُومَكَ وَأَحْزَانَكَ وَكَآبِتكَ.  
قِيلَ لِأَحَدِ الْعُلَمَاءِ: كَيْفَ يَتُوبُ الْعَبْدُ؟ قَالَ: لَا بُدَّ لَهُ مِنْ سُوْطِ عَزْمٍ. وَلَذِكْ

مِيَّزَ اللَّهُ أُولَى الْعِزَمِ بِالْهَمَمِ 《فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعِزَمِ مِنَ الرُّسُلِ》 . وَآدَمُ لَيْسَ مِنْ أُولَى الْعِزَمِ، لَأَنَّهُ 《فَنَسِيَ وَلَمْ يَجِدْ لَهُ عَزْمًا》 ، وَكَذَلِكَ أَبْناؤهُ، فَهِيَ شِنْشِنَةٌ نَعْرَفُهَا مِنْ أَخْزَمَ، وَمِنْ يُشَابِهِ أَبَاهُ فَمَا ظُلْمَ، لَكِنْ لَا تَقْتَدِ بِهِ فِي الذَّنْبِ، وَتُخَالِفُهُ فِي التَّوْبَةِ . وَاللَّهُ الْمُسْتَعْنَى.



### لِيْسَتْ حِيَاةَنَا الدُّنْيَا فَحَسْبٌ

سُعَادَةُ الْآخِرَةِ مَرْهُونَةٌ بِسُعَادَةِ الدُّنْيَا، وَحَقٌّ عَلَى الْعَاقِلِ أَنْ يَعْلَمَ أَنَّ هَذِهِ الْحِيَاةَ مَتَّصِلَةٌ بِتِلْكَ، وَأَنَّهَا حِيَاةٌ وَاحِدَةٌ، الْغَيْبُ وَالشَّهَادَةُ، وَالدُّنْيَا وَالْآخِرَةُ، وَالْيَوْمُ وَغَدَأُ . وَظَنَّ بَعْضُهُمُ أَنَّ حِيَاةَ هَنَا فَحَسْبٌ، فَجَمِعَ فَأَوْعِيَ، وَتَشَبَّثَ بِالْبَقَاءِ، وَتَعْلَقَ بِحِيَاةِ الْفَنَاءِ، ثُمَّ مَاتَ وَمَارِبَهُ وَطَمْوَحَاهُ وَمَشَاغِلُهُ فِي صَدْرِهِ.

|                                         |                                         |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| نَرْوُحُ وَنَفْدُولُ حِاجَاتِنَا        | وَحَاجَةُ مَنْ عَاشَ لَا تَنْقَضِي      |
| تَمَوْتُ مَعَ الْمَرْءِ حِاجَاتُهُ      | وَتَبْقَى لَهُ حِاجَةٌ مَا بَقِيَ       |
| أَشَابَ الصَّفِيرَ وَأَفْنَى الْكَبِيرَ | رَكَرَ الْفَدَادِةِ وَمَرَّ الْعَشَرِيَ |
| إِذَا لَيْلَةٌ أَهْرَمْتُ يَوْمَهَا     | أَتَى بَعْدَ ذَلِكَ يَوْمُ فَتِي        |

وَعَجَبْتُ لِنَفْسِي وَالنَّاسِ مِنْ حَوْلِي: آمَالُ بَعِيْدَةٍ، وَأَحَلَامُ مَدِيْدَةٍ، وَطَمْوَحَاتُ عَارِمَةٍ، وَنَوَايَا فِي الْبَقَاءِ، وَتَطْلُعَاتُ مُذْهَلَةٍ، ثُمَّ يَذْهَبُ الْوَاحِدُ مِنَّا لَا يُشَائِرُ أَوْ يُخْبِرُ أَوْ يُخْيِرُ 《وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدَأً وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ》 .

وأنا أعرض عليك ثلاثة حقائق:

**الأولى:** متى تظنُ أنك سوف تهداً وترتاح وتطمئنُ، إذا لم ترضَ عن رِبِّك وعن أحکامه وأفعاله وقضاءه وقدره، ولم ترضَ عن رزقك وموهبك وما عندك!

**الثانية:** هل شكرتَ على ما عندك من النعم والأيادي والخيرات حتى تطلب غيرها، وتسأل سواها؟! إن من عجزَ عن القليل، أولى أن يعجزَ عن الكثير.

**الثالثة:** لماذا لا نستفيد من موهب الله التي وهبنا وأعطانا، فنشمرّها، وننميّها، ونوظّفها توظيفاً حسناً، وننقيها من المثالب والشوائب، وننطلق بها في هذه الحياة نفعاً وعطاءً وتأثيراً.

إن الصّفات الحميدة والموهّب الجليلة، كامنةٌ في عقولنا وأجسامنا، ولكنّها عند الكثير منا كالمعادن الثمينة في التّراب، مدفونة مغمورة مطمورة، لم تجِدْ حادقاً يخرجها من الطين، فيفسلها وينقيّها، لتلمعَ وتشعّ وتُعرَفَ مكانُتها.



## التواري من البطش حلٌّ مؤقتٌ ريثما يبرق الفرج

قرأت كتاب «المتوارين» لعبد الغني الأزدي، وهو لطيفٌ جدّاً، يتحدث فيه عن تواري خوفاً من الحجاج بن يوسف، فعلمتُ أن في الحياة فسحةً، وفي الشرّ خياراً، وعن المكروره مندوحةً أحياناً.

وذكرت بيته للأبيوردي عن تواريه، يقول:

تَسْتَرَتْ مِنْ دَهْرِي بِظِلِّ جَنَاحِهِ  
فَعَيْنِي تَرَى دَهْرِي وَلَيْسَ يَرَانِي  
فَلَوْ تَسْأَلِ الْأَيَّامَ عَنِّي مَا دَرَّتْ  
وَأَيْنَ مَكَانِي مَا عَرَفْتَ مَكَانِي

هذا القارئ الأديب اللامع الفصيح الصادق، أبو عمرو بن العلاء، يقول  
عن معاناته في حالة الاختبار: «أَخَافَنِي الْحَجَّاجُ فَهَرَبَتُ إِلَى الْيَمَنِ، فَوَلَجْتُ  
فِي بَيْتِ بَصْنَعَاءِ، فَكَنْتُ أَظْهَرُ بِاللَّيْلِ عَلَى سَطْحِهِ، وَأَكْمَنُ بِالنَّهَارِ فِيهِ. قَالَ:  
فَإِنِّي لَفِي غَدْوَةٍ مِنَ الْغَدَوَاتِ عَلَى سَطْحِ ذَلِكَ الْبَيْتِ، إِذْ سَمِعْتُ رَجُلًا يُنْشِدُ:  
رِبِّيْمَا تَجَزَّعَ النُّفُوسُ مِنَ الْأَمْ  
رِبِّهُ فُرْجَةُ كَحَلُّ الْعِقَالِ

قال: فقلت: فُرْجَة. قال: فسُرْرَتُ بِهَا. قال: وقال آخر: مات الحجاج.  
قال: فوالله ما أدرى بِأَيِّهِمَا كَنْتُ أَسْرُّ، بِقُولِهِ: فُرْجَة. أَوْ بِقُولِهِ:  
مات الحجاج.»

إِنَّ الْقَرَارَ الْوَحِيدَ النَّافِذَ، عِنْدَ مَنْ بِيْدِهِ مَلْكُوتُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  
كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَانٍ»

تُورَى الْحَسَنُ الْبَصْرِيُّ عَنْ عَيْنِ الْحَجَّاجِ، فَجَاءَهُ الْخَبَرُ بِمَوْتِهِ، فَسَجَدَ  
شُكْرًا لِللهِ.

سَبَحَانَ اللَّهِ الَّذِي مَا يَرَى بَيْنَ خَلْقِهِ، بَعْضُهُمْ يَمُوتُ، فَيُسْجِدُ لِلشُّكْرِ فَرْحًا  
وَسَرَرًا «فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ». وَآخَرُونَ  
يَمُوتُونَ، فَتَتَحَوَّلُ الْبَيْوَتُ إِلَى مَأْتِمٍ، وَتَقْرَحُ الْأَجْفَانُ، وَتُطْعَنُ بِمَوْتَهُمُ الْقُلُوبُ  
فِي سَوِيدَائِهَا.

وتوارى إبراهيمُ النَّخْعَنُ من الحجَّاج، فجاءه الخبر بموته، فبكى  
إبراهيم فرحاً.

طفح السرور علىٰ حتى إنني من عظم ما قد سرني أبکاني  
إن هناك ملادات آمنة للخائفين في كنف أرحم الراحمين، فهو يرى  
ويسمع ويبصر الظالمين والمظلومين، والغالبين والمغلوبين ﴿وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ  
لِبَعْضٍ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا﴾.

ذكرت بهذا طائراً يسمى الحُمَّرة، جاءت تُرفرف على رأس رسول  
الله ﷺ، وهو جالسٌ مع أصحابه تحت شجرة، كأنها بلسان الحال تشكوا  
رجالاً أخذ أفراخها من عشها، فقال ﷺ: «من فجع بهذه بأفراخها؟ رُدُوا  
عليها أفراخها».

وفي مثل هذا يقول أحدهم:

جاءت إليك حمامه مشتاقةٌ  
تشكو إليك بقلبٍ صَبْ واجِفٍ  
منْ أخْبَرَ الورقاءَ أَنَّ مَكَانَكُمْ  
حرَمٌ وأنكَ ملْجَأً للخَائِفِ  
وقال سعيد بن جبير: والله لقد فررت من الحجَّاج، حتى استحببْتُ  
من الله عز وجل. ثم جيء به إلى الحجَّاج، فلما سُلَّ السيفُ على رأسه،  
تبسم. قال الحجاج: لم تبتسِ؟ قال: أعجبُ من جُرأتك على الله، ومن حَلَمَ  
الله عليك. يا لها من نَفْسٍ كبيرة، ومن ثقةٍ في وعد الله، وسكونٍ إلى  
حُسْنِ المصير، وطِيبِ المُنْقَلَبِ. وهكذا فليكُنِ الإيمان.

## أنت تتعامل مع أرحم الراحمين

إن لفتَ نظرَكَ هذا الحديثُ، فقد لفتَ نظري أيضاً، وهو ما رواه أَحْمَدُ  
وأَبْوَيْعَلِيٍّ وَالبَزَارِ وَالْطَّبَرَانِيُّ، أَنْ شِيخاً كَبِيرًا أَتَى النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَ مُدَّعِّمٌ عَلَى  
عَصَمِهِ، فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ، إِنِّي غَدَرْتُ وَفَجَرَاتٍ، فَهَلْ يُغْفِرُ لِي؟ فَقَالَ  
النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «تَشَهِّدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ»؟ قَالَ: نَعَمْ يَا  
رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: «فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ غَفَرَ لِكَ غَدَرَاتِكَ وَفَجَرَاتِكَ». فَانْطَلَقَ وَهُوَ  
يَقُولُ: اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ.

أَفَهُمْ مِنَ الْحَدِيثِ مَسَائِلُهُ؟ مِنْهَا سَعْةُ رَحْمَةِ أَرْحَمِ الْرَّاحِمِينَ، وَأَنَّ  
الْإِسْلَامَ يَهْدِمُ مَا قَبْلَهُ، وَأَنَّ التَّوْبَةَ تَجْبُ مَا قَبْلَهَا، وَأَنَّ جَبَالَ الذَّنَوبِ فِي  
غَفَرَانِ عَلَّامِ الْغَيُوبِ لَا شَيْءٌ، وَأَنَّهُ يَجْبُ عَلَيْكَ حُسْنَ الظَّنِّ بِمَوْلَاكَ، وَالرَّجَاءُ  
فِي كَرْمِهِ الْعَمِيمِ، وَرَحْمَتِهِ الْوَاسِعَةِ.



## براهين تدعوك للتفاؤل

فِي كِتَابِ «حُسْنَ الظَّنِّ بِاللَّهِ» لَابْنِ أَبِي الدِّنَيَا، وَاحِدٌ وَخَمْسَوْنَ وَمَائَةً  
نَصًّا، مَا بَيْنَ آيَةٍ وَحَدِيثٍ، كُلُّهَا تَدْعُوكَ إِلَى التَّفَاؤلِ، وَتَرْكِ الْيَأسِ وَالْقُنُوطِ،  
وَالْمُثَابَرَةِ عَلَى حُسْنِ الظَّنِّ وَحُسْنِ الْعَمَلِ، حَتَّى إِنَّكَ لَتَجِدَ نَصَوصَ الْوَعْدِ  
أَعْظَمَ مِنَ نَصَوصِ الْوَعِيدِ، وَأَدْلِلَةُ الرَّحْمَةِ أَكْثَرَ مِنْ أَدْلِلَةِ التَّهْدِيدِ، وَقَدْ جَعَلَ  
اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا.



## حياة كلها تعب

لا تحزن من كَدَرِ الحياة، فإنها هكذا خلقت.

إن الأصل في هذه الحياة المتابع والضئي، والسرور فيها أمرٌ طارئٌ، والفرح فيها شيءٌ نادر. تحلو لهذه الدار والله لم يرضها لأوليائه مستقرًا!

ولولا أن الدنيا دار ابتلاءٍ لم تكن فيها الأمراض والأكدار، ولم يضيق العيش فيها على الأنبياء والأخيار، فآدم يُعاني المحن إلى أن خرج من الدنيا، ونوح كذبه قومه واستهزأوا به، وإبراهيم يُكابد النار وذبح الولد، ويعقوب بكى حتى ذهب بصره، وموسى يُقاسي ظلم فرعون، ويلقى من قومه المحن، وعيسى ابن مريم عاش معدماً فقيراً، ومحمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُصابر الفقر، وقتل عمه حمزة، وهو من أحب أقاربه إليه، ونفور قومه منه. وغير هؤلاء من الأنبياء والأولياء مما يطُول ذكره. ولو خلقت الدنيا للذلة، لم يكن للمؤمن حظٌ منها. وقال النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الدنيا سجن المؤمن، وجنة الكافر». وفي الدنيا سُجن الصالحون، وابتلي العلماء العاملون، ونُفِّصَ على كبار الأولياء، وكدررت مشارب الصادقين.



## وقفة

عن زيد بن ثابت - رضي الله عنه - قال: سمعت رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: «من كانت الدنيا همّه، فرق الله عليه أمره، وجعل فقره بين عينيه، ولم يأته من الدنيا إلا ما كُتب له. ومن كانت الآخرة نيتَه، جمع الله له أمره، وجعل غناه في قلبه، وأتته الدنيا وهي راغمة».

وعن عبدالله بن مسعود - رضي الله عنه - قال: سمعتُ نبيكم ﷺ يقول: «مَنْ جَعَلَ الْهُمُومَ هَمًا وَاحِدًا، هُمْ أَخْرَتَهُ، كَفَاهُ اللَّهُ هُمْ دُنْيَا، وَمَنْ تَشَعَّبَ بِهِ الْهُمُومُ فِي أَحْوَالِ الدُّنْيَا، لَمْ يُبَالِ اللَّهُ فِي أَيِّ أَوْدِيَتِهَا هَلَكَ».

قال الكاتب المعروف بـ «البيغاء»:

تَنَكَّبُ مَذْهَبَ الْهَمِّ  
فَإِنْ مُظَلَّمٌ مَّا أَيَّا  
وَتُمْنَعُ نَابَلَاهَرَجَ  
وَلُطْفُ اللَّهِ فِي إِتِيَا  
وَعُذْنَدُ بِالصَّبْرِتَهِجَ  
فَإِنْ مُظَلَّمٌ مَّا أَيَّا  
وَتُمْنَعُ نَابَلَاهَرَجَ  
وَلُطْفُ اللَّهِ فِي إِتِيَا  
وَعُذْنَدُ بِالصَّبْرِتَهِجَ

~~~~~

## الْوَسْطِيَّةُ نِجَادُهُ مِنَ الْهَلَكَ

تمامُ السعادة مبنيٌ على ثلاثة أشياء:

١. اعتدال الغضب.
٢. اعتدال الشهوة.
٣. اعتدال العلم.

فيحتاج أن يكون أمرها متوسطاً، لئلاً تزيد قوّة الشهوة، فتخرجه إلى الرّخص فيهلك، أو تزيد قوّة الغضب، فيخرج إلى الجموح فيهلك. «وَخَيْرُ الْأُمُورِ أَوْسْطُهَا».

إِنَّمَا تَوَسَّطُ الْقُوَّاتِ بِإِشَارَةِ قُوَّةِ الْعِلْمِ، دَلَّ عَلَى طَرِيقِ الْهُدَى. وَكَذَلِكَ  
 الْفَحْشَى: إِذَا زَادَ، سَهَّلَ عَلَيْهِ الْضَّرْبُ وَالْقَتْلُ، وَإِذَا نَقَصَ، ذَهَبَتِ الْغِيَرَةُ  
 وَالْحَمِيمَىَّةُ فِي الدِّينِ وَالدُّنْيَا، وَإِذَا تَوَسَّطَ، كَانَ الصَّبْرُ وَالشَّجَاعَةُ وَالْحُكْمَةُ.  
 وَكَذَا الشَّهْوَةُ: إِذَا زَادَتْ، كَانَ الْفَسْقُ وَالْفَجُورُ، وَإِنْ نَقَصَتْ، كَانَ الْعَجَزُ  
 وَالْفَتُورُ، وَإِنْ تَوَسَّطَتْ، كَانَ الْعُفَّةُ وَالْقَنَاعَةُ وَأَمْثَالُ ذَلِكَ. وَفِي الْحَدِيثِ  
 «عَلَيْكُمْ هَدِيَّاً قَاصِدًا». ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾.

### مِنْبَرٌ

#### المرء بِصِفَاتِهِ الْغَالِبِةِ

مِنْ سَعَادَتِكَ أَنْ تَفْلِيْبَ صِفَاتِ الْخَيْرِ فِيْكَ صِفَاتِ الذَّمِّ، فَيُسَاقُ إِلَيْكَ  
 الشَّاءُ حَتَّى عَلَى شَيْءٍ لَيْسَ فِيْكَ، وَلَمْ يَقْبَلِ النَّاسُ فِيْكَ ذَمًّا وَلَوْ كَانَ  
 صَحِيْحًا، لَأَنَّ الْمَاءَ إِذَا بَلَغَ قُلُّتَيْنِ لَمْ يَحْمِلِ الْخَبَثَ، إِنَّ الْجَبَلَ لَا يَزِيدُ فِيْهِ  
 حَجَرٌ وَلَا يَنْقُصُهُ حَجَرٌ.

طَالَعَتْ هَجَوَمًا مَقْدُعًا فِي قَيْسِ بْنِ عَاصِمٍ حَلِيمَ الْعَرَبِ، وَفِي الْبَرَامِكَةِ  
 الْكَرْمَاءِ، وَفِي قُتَيْبَةِ بْنِ مُسْلِمِ الْقَاتِدِ الشَّهِيرِ، وَوُجِدَتْ أَنَّ هَذَا الشَّتَّمُ  
 وَالْهَجَوُّ، لَمْ يُحْفَظْ وَلَمْ يُنْقَلْ وَلَمْ يُصَدِّقَهُ أَحَدٌ، لَأَنَّهُ سَقَطَ فِي بَحْرِ الْمَحَاسِنِ  
 فَفَرَقَ، وَوُجِدَتْ عَلَى الضَّدِّ مِنْ ذَلِكَ مَدْحَأً وَثَنَاءً فِي الْحَجَاجِ، وَفِي أَبِي مُسْلِمِ  
 الْخَرَاسَانِيِّ، وَفِي الْحَاكمِ بِأَمْرِ اللَّهِ الْعُبَيْدِيِّ، وَلَكِنَّهُ لَمْ يُحْفَظْ وَلَمْ يُنْقَلْ وَلَمْ  
 يُصَدِّقَهُ أَحَدٌ، لَأَنَّهُ ضَاعَ فِي رَكَامِ زِيفِهِمْ وَظُلْمِهِمْ وَتَهْوُرِهِمْ، فَسَبَحَانَ الْعَادِلِ  
 بَيْنَ خَلْقِهِ.

## هكذا خُلِقت

في الحديث: «كُلُّ مُيسَرٍ لَا خُلِقَ لَهُ». فلماذا تُعْتَسَفُ الموهَبُ وَيُلْوَى عَنْهُ الصِّفَاتُ وَالْقُدْرَاتُ لَيْاً؟! إنَّ اللَّهَ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً هِيَّاً أَسْبَابَهُ، وَمَا هُنَاكَ أَتَعْسَنُ نَفْسًا وَأَنْكَدَ خَاطِرًا مِنَ الَّذِي يُرِيدُ أَنْ يَكُونَ غَيْرَ نَفْسِهِ، وَالذِّكْيُّ الْأَرِبُّ هُوَ الَّذِي يَدْرِسُ نَفْسَهُ، وَيَسِّدُ الْفَرَاغَ الَّذِي وُضِعَ لَهُ، إِنْ كَانَ فِي السَّاقَةِ كَانَ فِي السَّاقَةِ، وَإِنْ كَانَ فِي الْحَرَاسَةِ كَانَ فِي الْحَرَاسَةِ، هَذَا سِبْبُوِيَّهُ شِيخُ النَّحْوِ، تَعْلَمُ الْحَدِيثَ فَأَعْيَاهُ، وَتَبَلَّدَ حُسْنُهُ فِيهِ، فَتَعْلَمُ النَّحْوَ، فَمَهَرَ فِيهِ وَأَتَى بِالْعَجَابِ الْعَجَابِ. يَقُولُ أَحَدُ الْحَكَمَاءِ: الَّذِي يُرِيدُ عَمَلًا لَيْسَ مِنْ شَأْنِهِ، كَالَّذِي يَزْرِعُ النَّخْلَ فِي غَوْطَةِ دَمْشَقٍ، وَيَزْرِعُ الْأَنْجَرَ فِي الْحِجَازِ.

حسان بن ثابت لا يُجِيدُ الأذان، لأنَّه ليس بِلَالاً، وَخَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ لا يَقْسِمُ الْمَوَارِيثَ، لأنَّه ليس زيد بن ثابت، وَعُلَمَاءُ التَّرْبِيَّةِ يَقُولُونَ: حَدَّدْ مَوْعِدَكَ.

ولِلْمَعَارِكِ أَبْطَالٌ لَهَا خُلِقُوا      ولِلْمَدَّاوِينِ حُسَّابٌ وَكُتَّابٌ



## لَا بُدَّ لِلذِّكَاءِ مِنْ زَكَاءٍ

سمعت إذاعة لندن تُخْبِرُ عن محاولة افتياض الكاتب نجيب محفوظ، الحائز على جائزة نوبل في الأدب، وعدت بذاكرتي إلى كتبٍ له كنت قرأتُها من قبل، وعجبتُ لهذا الذِّكْيُّ، كيف فاتَهُ أَنَّ الْحَقِيقَةَ أَعْظَمُ مِنَ الْخَيَالِ، وأنَّ الْخَلْوَدَ أَجَلُّ مِنَ الْفَنَاءِ، وأنَّ الْمَبْدَأَ الرَّبِّيَّانِيَّ السَّمَّاوِيَّ أَسْمَى مِنَ الْمَبْدَأِ الْبَشَرِيِّ

﴿أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحُقْقُ أَحَقُّ أَنْ يَتَّبِعَ أَمَّنْ لَا يَهْدِي إِلَّا أَنْ يُهْدَى﴾. بمعنى أنه كتب مسرحيات من نسج خياله، مستخدماً قدراته القوية في التصوير والعرض والإثارة، والنتهاية أنها أخبار لا صحة لها.

لقد استفدتُ من قراءة حياته مسألةً كبرى، وهي أن السعادة ليست إسعاد الآخرين على حساب سعادتك وراحتك، فليس ب الصحيح أن يُسرّ بك الناس وأنت في همٌ وغمٌ وحزنٌ، إن بعض الكتاب يمدح بعض المبدعين، ويصفه بأنه يحترق ليُضيء للناس، والمنهج السُّويُّ الثابت هو الذي يجعل المبدع يُضيء في نفسه ويُضيء للناس، ويُعمر نفسه بالخير والهدى والرُّشد، ليُعمر قلوبَ الناس بذلك.

إنني لم أجد الآخرة وعالم الغيب في كتابات نجيب محفوظ، نعم وجدت خيالاً وتصويراً وإثارةً وجاذبيةً ودنيا وشهرةً، لكن أين الحقُّ والمقصدُ والرسالة والميثاق؟!

أنا أعلم أن نجيب محفوظ وصل إلى ما أراد: ﴿كُلَا نُمَدْ هَؤُلَاءِ وَهَؤُلَاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا﴾، ولا يكفي الإنسان أن يصل إلى ما يريد هو، بل إلى ما يريد الله ﴿يُرِيدُ اللَّهُ لِبَيْنَ لَكُمْ وَيَهْدِي كُمْ سُنُنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿٢٦﴾ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَنْ تَمِيلُوا مِيَالًا عَظِيمًا﴾.

اللَّهُمَّ إِنِّي لَا أَشْهُدُ لِأَحَدٍ بِجَنَّةً أَوْ نَارٍ، إِلَّا مَنْ شَهَدَ لَهُ الشَّارِعُ أَوْ قَامَتْ بِذَلِكَ الْبَيِّنَاتُ الشَّرِعِيَّةُ، وَلَكَنَّنِي أَنْظُرُ إِلَى الْأَقْوَالِ وَالْأَعْمَالِ وَالْأَثَارِ:

﴿وَلَعَرْفَنَهُمْ فِي لُحْنِ الْقَوْلِ﴾، وليت الجميع يهتدون ويدخلون في جنة الله التي عرضها السماوات والأرض.

وبعد هذا، فماذا ينفع الإنسان لو حاز على مُلْك كسرى وقلبه بالباطل مكسور، وحصل على سلطان قيصر وأمله عن الخير مقصور؟! إن الموهبة إذا لم تكن سبباً في النجاة، فما نفعها وما ثمرتها؟!



### كُنْ جَمِيلًا تَرَ الْوِجْدَنَ جَمِيلًا

إن من تمام سعادتنا أن نتَمَتَّع بمباهج الحياة في حدود منطق الشرع المقدّس، فالله أنبت حداائق ذات بهجة، لأنَّه جميل يحب الجمال، ولتقرأ آيات الوحدانية في هذا الصُّنْع البهيج ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيلًا﴾.

فالرائحة الزَّكِيَّة والمطعم الشهيُّ والمنظر البهيُّ، تزيد الصدر انشراحًا والرُّوح فرحاً ﴿كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا﴾. وفي الحديث: «حُبُّ إِلَيْيَّ مِنْ دُنْيَاكُمْ: الطَّيِّبُ، وَالنِّسَاءُ، وَجُعِلَتْ قُرْةُ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ».

إن الزهد القاتم والورع المُظْلِم، الذي دلف علينا من مناهج أرضية، قد شوَّهَ مباهج الحياة عند كثيرٍ مِّنَّا، فعاشوا حياتهم همَّا وغمَّا وجوعاً وسهرًا وتبتلاً، يقول رسولنا ﷺ: «لَكُنِّي أَصُومُ وَأُفْطَرُ، وَأَقُومُ وَأَفْتُرُ، وَأَتَزُوَّجُ النِّسَاءَ، وَأَكُلُ اللَّحْمَ، فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُنْنَتِي فَلَيْسَ مِنِّي».

وإن تعجبَ، فعجبٌ ما فعلَه بعضُ الطوائفَ بِأَنفُسِهِمْ! فهذا لا يأكلُ الرّطبَ، وذاك لا يُسْحِكُ، وآخر لا يشربُ الماء الباردَ، وكأنَّهم ما علِمُوا أنَّهذا تعذيبٌ للنفسِ وطمسٌ لإِشراقيها ﴿فُلْ مَنْ حَرَمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالْطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ﴾.

إنَّ رَسُولَنَا ﷺ أَكَلَ العَسْلَ وَهُوَ أَزْهَدُ النَّاسِ فِي الدِّينِ، وَاللَّهُ خَلَقَ العَسْلَ لِيُؤْكَلٌ: ﴿يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ لَوَانُهُ فِيهِ شَفَاءٌ لِلنَّاسِ﴾. وَتَزَوَّجُ الشَّيْبَاتِ وَالْأَبْكَارِ: ﴿فَانْكِحُوهُمَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلَاثَةٍ وَرَبَاعٌ﴾. وَلَيْسَ أَجْمَلَ الشِّيَابِ فِي مَنَاسِبَاتِ الْأَعْيَادِ وَغَيْرِهَا: ﴿خُذُوهُمْ زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ﴾. فَهُوَ ﷺ يَجْمِعُ بَيْنَ حَقِّ الرُّوحِ وَحَقِّ الْجَسَدِ، وَسُعَادَةِ الدِّينِ وَالْآخِرَةِ، لِأَنَّهُ بَعَثَ بِدِينِ الْفَطْرَةِ الَّتِي فَطَرَ اللَّهُ النَّاسُ عَلَيْهَا.



### أَبْشِرْ بِالْفَرَجِ الْقَرِيبِ

يقول بعض مؤلفي عصرنا: إن الشدائيد - مهما تعااظمت وامتدت - لا تدوم على أصحابها، ولا تخلد على مصابها، بل إنها أقوى ما تكون اشتداداً وامتداداً واسوداداً، أقرب ما تكون انقشعاماً وانفراجاً وانبلاجاً، عن يسر وملاءة، وفريج وهناء، وحياة رخيبة مشرقة وضاءة، فيأتي العون من الله والإحسان عند ذروة الشدة والامتحان، وهكذا نهاية كل ليلٍ غاسِقٍ، فجرٌ صادِقٌ.

فَمَا هِيَ إِلَّا سَاعَةٌ ثُمَّ تَنْقَضُ  
وَيَحْمَدُ غَبَّ السَّيْرِ مَنْ هُوَ سَائِرٌ

## أنت أرفعُ مِن الأَحْقَاد

أَسْعَدُ النَّاسَ حَالًا وأَشْرَحُهُمْ صَدْرًا، هُوَ الَّذِي يَرِيدُ الْآخِرَةَ، فَلَا يَحْسُدُ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ، وَإِنَّمَا عِنْدَهُ رِسَالَةٌ مِنَ الْخَيْرِ وَمُمْثَلٌ سَامِيَّةٌ مِنَ الْبَرِّ وَالْإِحْسَانِ، يَرِيدُ إِيْصَالَ نَفْعِهِ إِلَى النَّاسِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ، كَفَّ عَنْهُمْ أَذَاهُ، وَانْظُرْ إِلَى ابْنِ عَبَّاسٍ بَحْرِ الْعِلْمِ وَتَرْجِمَانِ الْقُرْآنِ، كَيْفَ أَسْتَطَعَ بِخُلُقِهِ الْجَمِّ وَسُخْاوَةِ نَفْسِهِ وَسَعَةِ مَسَارَاتِهِ الشَّرْعِيَّةِ، أَنْ يَحُولَ أَعْدَاءَهُ مِنْ بَنِي أُمَّيَّةَ وَبَنِي مَرْوَانَ وَمَنْ شَاءَ عَمَّهُمْ إِلَى أَصْدِقَاءِ، فَانْتَفَعَ النَّاسُ بِعِلْمِهِ وَفَهْمِهِ، فَمَلَأَ الْمَجَامِعَ فِقَهًا وَذَكْرًا وَتَفْسِيرًا وَخِيرًا، لَقَدْ نَسِيَ ابْنُ عَبَّاسٍ أَيَّامَ الْجَمْلِ وَصِفَيْنِ، وَمَا قَبْلَهَا وَمَا بَعْدَهَا، وَانْطَلَقَ بَيْنِي وَيُصْلِحُ، وَيَرْتُقُ بِالْفَتْقِ، وَيَمْسُحُ الْجَرَاحَ، فَأَحَبَّهُ الْجَمِيعُ، وَأَصْبَحَ بِحَقٍّ حَبْرَ الْأَمَّةِ الْمُحَمَّدِيَّةِ، وَهَذَا ابْنُ الزَّبِيرِ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ -، وَهُوَ مَنْ هُوَ فِي كَرَمِ أَصْلَهِ وَشَهَامَتِهِ وَعِبَادَتِهِ وَسَمَوَّ قَدْرِهِ، فَضَلَّ الْمُوَاجِهَةَ مُجْتَهِدًا فِي ذَلِكَ، فَكَانَ مِنَ النَّتَائِجِ أَنْ شُغِلَ عَنِ الرِّوَايَةِ، وَخَسِرَ جَمِيعًا كَثِيرًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ، ثُمَّ حَصَلَتِ الْوَاقِعَةُ، فَضُرِبَتِ الْكَعْبَةُ لِأَجْلِ مُجَاوِرَتِهِ فِي الْحَرَمِ، وَذُبِحَ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، وَقُتِلَ هُوَ ثُمَّ صُلِبَ «وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدْرًا مَقْدُورًا». وَلَيْسَ هَذَا تَنَقُّصًا لِلْقَوْمِ، وَلَا تَطَاوُلًا عَلَى مَكَانِتِهِمْ، وَإِنَّمَا هِيَ دراسَةٌ تَارِيْخِيَّةٌ تَجْمَعُ الْعِبَرِ وَالْعَظَاتِ، إِنَّ الرِّفْقَ وَاللِّيْلَ وَالصَّفَحَ وَالْعَفْوَ، صَفَاتٌ لَا يَجْمِعُهَا إِلَّا الْقِلَّةُ الْقَلِيلَةُ مِنَ الْبَشَرِ، لَأَنَّهَا تُكْلِفُ إِنْسَانًا هُضْمَ نَفْسِهِ، وَكَبْحَ طَمُوحِهِ، وَإِلْجَامَ اندِفَاعِهِ وَتَطْلُعِهِ.

## وقفة

«قوله ﷺ: «تَعْرَفُ إِلَى اللَّهِ فِي الرَّحْمَاءِ، يُعْرَفُ فِي الشَّدَّةِ» يعني أنَّ العَبْدَ إِذَا اتَّقَى اللَّهَ وَحْفَظَ حَدْوَدَهُ، وَرَاعَى حَقْوَهُ فِي حَالِ رَحْمَائِهِ، فَقَدْ تَعْرَفَ بِذَلِكَ إِلَى اللَّهِ، وَصَارَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ رَبِّهِ مَعْرِفَةٌ خَاصَّةٌ، فَعْرَفَهُ رَبُّهُ فِي الشَّدَّةِ، وَرَعَى لَهُ تَعْرِفَهُ إِلَيْهِ فِي الرَّحْمَاءِ، فَنَجَّاهُ مِنَ الشَّدَائِدِ بِهَذِهِ الْمَعْرِفَةِ، وَهَذِهِ مَعْرِفَةٌ خَاصَّةٌ، تَقْتَضِي قُرْبَ الْعَبْدِ مِنْ رَبِّهِ وَمَحْبَبَهُ لَهُ وَإِجَابَتُهُ لِدُعَائِهِ».

«الصَّبْرُ إِذَا قَامَ بِهِ الْعَبْدُ كَمَا يَنْبَغِي، انْقَلَبَتِ الْمَحْنَةُ فِي حَقِّهِ مِنْحَةً، وَاسْتَحَالَتِ الْبَلِيَّةُ عَطِيَّةً، وَصَارَ الْمَكْرُوْهُ مَحْبُوبًاً، فَإِنَّ اللَّهَ سَبَّحَهُ وَتَعَالَى لَمْ يَبْتَلِهِ لِيُهْلِكَهُ، وَإِنَّمَا ابْتِلَاهُ لِيَمْتَحِنَ صَبَرَهُ وَعَبُودِيَّتَهُ، فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى عَلَى الْعَبْدِ عَبُودِيَّةَ فِي الْضَّرَاءِ، كَمَا لَهُ عَبُودِيَّةَ فِي السَّرَّاءِ، وَلَهُ عَبُودِيَّةَ عَلَيْهِ فِيمَا يَكْرَهُ، كَمَا لَهُ عَبُودِيَّةَ فِيمَا يُحِبُّ، وَأَكْثَرُ الْخَلْقِ يُعْطَوْنَ عَبُودِيَّةَ فِيمَا يَحْبُّونَهُ، وَالشَّأْنُ فِي إِعْطَاءِ الْعَبُودِيَّةِ فِي الْمَكَارِ، فَفِيهِ تَفَاوْتٌ مَرَاتِبُ الْعَبَادِ، وَبِحَسْبِهِ كَانَتْ مَنَازِلَهُمْ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى».



## العلم مفتاح اليسر

العلم واليُسرِّ قرینان وأخوان شقيقان، ولَكَ أَنْ تَتَظَرَّ فِي بَحُورِ الشَّرِيعَةِ مِنَ الْعُلَمَاءِ الرَّاسِخِينَ، مَا أَيْسَرَ حَيَاتَهُمْ، وَمَا أَسْهَلَ التَّعَامِلَ مَعَهُمْ! إِنَّهُمْ فَهَمُوا الْمَقْصِدَ، وَوَقَعُوا عَلَى الْمَطْلُوبِ، وَغَاصُوا فِي الْأَعْمَاقِ، بَيْنَمَا تَجِدُ مِنْ أَعْسَرِ النَّاسِ، وَأَصْعَبِهِمْ مَرَاسِّاً، وَأَشَقُّهُمْ طَرِيقَةً الزُّهَادِ الَّذِينَ قَلَّ نَصِيبُهُمْ

من العِلْمِ، لأنَّهُمْ سَمِعُوا جُمِلًا مَا فَهَمُوهَا، وَمَسَائِلَ مَا عَرَفُوهَا، وَمَا كَانَتْ مَصِيبَةُ الْخَوَارِجِ إِلَّا مِنْ قَلَّةِ عِلْمِهِمْ وَضَحَالَةِ فَهْمِهِمْ؛ لَأَنَّهُمْ لَمْ يَقُعُوا عَلَى الْحَقَائِقِ، وَلَمْ يَهْتَدُوا إِلَى الْمَقَاصِدِ، فَحَفَاظُوا عَلَى النُّفُفِ، وَضَيَّعُوا الْمَطَالِبِ الْعَالِيَّةِ، وَوَقَعُوا فِي أَمْرٍ مَرِيجٍ.



### ما هكذا تُورَدُ الإِبْلُ

طالعْتُ كُتَابَيْنِ شَهِيرَيْنِ، لَا أَرَى إِلَّا أَنْ فِيهِمَا سَطْوَةً عَارِمَةً عَلَى السَّعَادَةِ  
وَالْيُسْرِ الَّذِي أَتَى بِهِمَا الشَّارِعُ الْحَكِيمُ.

فِكْتَابٌ «إِحْيَاء عِلْمِ الدِّينِ» لِلْفَزَالِيِّ، دُعْوَةٌ صَارِخَةٌ لِلتَّجْوِيعِ وَالْعُرْيِ  
(وَالْبَهْذَلَةِ)، وَالْأَصَارِ وَالْأَغْلَالِ الَّتِي أَتَى رَسُولُنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْضَعِهَا عَنِ الْعَالَمَيْنِ.  
فَهُوَ يَجْمِعُ مِنَ الْأَحَادِيثِ، الْمُتَرَدِّيَّةِ وَالنَّاطِحَةِ وَمَا أَكَلَ السَّبْعُ، وَغَالِبُهَا  
ضَعِيفَةٌ أَوْ مَوْضِوَّةٌ، ثُمَّ يَبْنِي عَلَيْهَا أُصْوَلًا يَظْنُّهَا مِنْ أَعْظَمِ مَا يُوَصَّلُ  
الْعَبْدُ إِلَى رَبِّهِ.

وَقَارَنْتُ بَيْنِ إِحْيَاءِ عِلْمِ الدِّينِ وَبَيْنِ الصَّحِيحَيْنِ لِبَخَارِيِّ وَمُسْلِمٍ، فَبَانَ  
الْبُونُ وَظَهَرَ الْفَرْقُ، فَذَاكَ عَنَّتُ وَمَشَقَّةً وَتَكْلُفًا، وَهَذِهِ يُسْرُ وَسَمَاحَةٌ  
وَسَهْوَلَةٌ، فَأَدْرَكْتُ قَوْلَ الْبَارِيِّ: «وَنَيْسُرُكَ لِلْيُسْرَى».

وَالْكِتَابُ الثَّانِي: «قُوَّتِ الْقُلُوبُ» لِأَبِي طَالِبِ الْمُكَبِّيِّ، وَهُوَ طَلْبٌ مُلِحٌ مِنْهُ  
لِتَرْكِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَالْاِنْزِوَاءِ عَنْهَا، وَتَعْطِيلِ السَّعْيِ وَالْكَسْبِ، وَهَجْرِ  
الْطَّيِّبَيْنِ، وَالتَّسَابُقِ فِي طَرْقِ الضَّنَكِ وَالضَّنَنِ وَالشَّدَّةِ.

والمؤلفان: أبو حامد الغزالى، وأبو طالب المكي، أرادا الخير، لكن كانت بضاعتهما في السنة والحديث مُرْجَحةً، فمن هنا وقع الخلل، ولا بدًّ للدليل أن يكون ماهراً في الطريق، خَرِّيتاً في معرفة المسالك ﴿ولَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيْنِ بِمَا كُنْتُمْ تُعْلَمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ﴾.



## أشرح الناس صدراً

الصّفة البارزة في مُعْلِمِ الْخَيْرِ ﷺ: انشراح الصدر والرضا والتفاؤل، فهو مبشرٌ، ينهى عن المشقة والتفير، ولا يعرف اليأس والإحباط، فالبسمة على مُحِيَّاه، والرضا في خَلَدِه، واليُسر في شريعته، والوَسْطِيَّة في سُنْتَه، والسعادة في مِلَّتِه. إن جُلَّ مهْمَّتِه أن يضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم.



## رويداً.. رويداً

إن من إضفاء السعادة على المخاطبين بكلمة الوعي، التَّدْرُج في المسائل، الأهم فالمهم، يصدق هذا وصيته ﷺ لِمَعَاذِ رضي الله عنه - مَمَّا أَرْسَلَهُ إلى اليمن: «فَلَيَكُنْ أَوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ، شَهادَة أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ...». إذن في المسألة أول وثانٌ وثالث، فلماذا تُقْحِم المسائل على المسائل إِقْحَاماً، ولماذا نطرحها جملةً واحدةً؟ ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَحْدَةً كَذَلِكَ لَتُنَبَّثَ بِهِ فُؤَادُكُمْ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا﴾.

إن من سعادة المسلمين بإسلامهم أن يشعروا بالارتياح من تعاليمه، وباليسير في تلقي أوامره ونواهيه؛ لأنه أتى أصلاً لإنقاذهم من الاضطراب النفسي والتشرد الذهني والتفلت الاجتماعي.

«التكليف لم يأت في الشرع إلا منفياً ﴿لَا يُكْلِفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾، لأن التكليف مشقة، والدين لم يأت بالمشقة، وإنما أتى لازالتها».

إن الصحابي كان يطلب من الرسول ﷺ وصيته، فيخبره بحديث مختصراً يحفظه الحاضر والبادي، فإذا الواقعية ومراعاة الحال واليسير هي السمة البارزة في تلك النصائح الفالية.

إننا نخطئ يوم نسرد على المستمعين كلَّ ما في جعبتنا من وصايا ونصائح، وتعاليم وسنن وآداب، في مقام واحد ﴿وَقَرَأْنَا فَرْقَنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلًا﴾.

أوردها سَعْدٌ وَسَعْدٌ مُشْتَمِلٌ ما هكذا يا سَعْدُ تُورَدُ الإِبْلُ



## كيف تشُكرُ على الكثير وقد قصرتَ في شُكرِ القليل

إن من لا يَحْمَدُ الله على الماء البارد العذب الرُّلَال، لا يَحْمَدُه على القصور الفخمة، والراكب الفارِهة، والبساتين الغَنَاء.

وإن من لا يُشَكِّرُ الله على الخبز الدافئ، لا يُشَكِّرُه على الموائد الشَّهِيَّة والوجبات الْلَّذِيَّة، لأن الْكَنُودُ الْجَحُودُ يرى القليلَ والكثيرَ سواءً، وكثيرٌ من

هَوَلَاءَ أَعْطَى رَبَّهُ الْمَوَاثِيقَ الصَّارِمَةَ، عَلَى أَنَّهُ مَتَى أَنْعَمَ عَلَيْهِ وَحْبَاهُ وَأَغْدَقَ عَلَيْهِ،  
فَسَوْفَ يَشْكُرُ وَيُنْفِقُ وَيَتَصَدَّقُ ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَنْ آتَانَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَدِّقَنَّ  
وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ \* فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخْلُواْ بِهِ وَتَوَلُواْ وَهُمْ مُعْرِضُونَ﴾.

ونحن نلاحظ كلَّ يومٍ من هذا الصُّنف بشرًا كثيراً، كاسف البال مكدرًّا  
الخاطر، خاوي الضمير، ناقماً على ربِّه أنه مأجُولٌ له العطية، ولا أتحفهُ  
برزقٍ واسعٍ، بينما هو يرفل في صحةٍ وعافية وكفافٍ، ولم يشكُر وهو في  
فراغٍ وفسحةٍ، فكيف لو شغل مثل هذا الجاحد بالكنوز والدُّور والقصور؟!  
إذن كان أكثرَ شروداً من ربِّه، وعقوقاً لمؤلفه وسيده.

حَنِينٌ وَتَلْكَ الدَّارُ نَصَبَ عَيُونَنَا فَكَيْفَ إِذَا سَرَنَا مَعَ صَاحْبِنَا شَهْرًا؟

الحادي منا يقول: سوفأشكر ربّي إذا منّحني حذاءً. وصاحب الحذاء  
يؤجّل الشّكر حتّى يحصل على سيّارة فارّة، وأخذ النّعم نقداً، ونعطي  
الشّكر نسيئّةً، رغباتنا على الله ملحةً، وأوامر الله عندنا بطيئة الامتثال.

### ثلاث لوهات

بعض الأذكياء علق على مكتبه ثلاثة لوحات ثمينة:  
مكتوب على الأولى: يومك يومك. أي عِش في حدود اليوم.  
وعلى الثانية: فكر واشكر. أي فكر في نعم الله عليك، واشكره عليها.  
وعلى الثالثة: لا تغضب.

إِنَّهَا ثَلَاثٌ وَصَاعِيَا تَدْلُّكُ عَلَى السُّعَادَةِ مِنْ أَقْرَبِ الْطُرُقِ، وَمِنْ أَيْسَرِ السُّبُّلِ، وَلَكَ أَنْ تَكْتُبَهَا فِي مُفْكِرْتِكَ لِتَطَالِعُهَا كُلَّ يَوْمٍ.

## وقفة

«من لطائف أسرار اقتران الفرج بالكرب، واليسير بالعسر، أن الكرب إذا اشتدَّ وعظمَ وتناهى، وحصلَ للعبد اليأسُ من كشفه من جهة المخلوقين تعلقَ قلبه بالله وحده، وهذا هو حقيقة التوكل على الله».

وأيضاً فإن المؤمن إذا استبطأ الفرج، وأيسَ منه بعد كثرة دعائه وتضرعه، ولم يظهرَ عليه أثرُ الإجابة، فرجعَ إلى نفسه باللائمة، وقال لها: إنما أتيتُ من قبلكِ، ولو كان فيكِ خيرٌ لأجبتُ. وهذا اللوم أحبُ إلى الله من كثيرٍ من الطاعات، فإنه يُوجب انكسار العبد لモلاه، واعترافه له بأنه أهلٌ لما نزلَ من البلاء، وأنه ليس أهلاً لِإجابة الدعاء، فلذلك تُسرع إليه حينئذٍ إجابة الدعاء وتفريحُ الكرب».

يقول إبراهيم بن أدهم الزاهد. «نحن في عيشٍ لو علم به الملوك، لجألدونا عليه بالسيوف».

ويقول ابن تيمية شيخ الإسلام: «إنها لَتَمُرُّ بِقلبي ساعاتٌ أقول: إن كان أهلُ الجنة في مثل ما أنا فيه، فهم في عيشٍ طَيِّبٍ».



## اطمئنوا أيها الناس

في كتاب «الفرج بعد الشدة» أكثر من ثلاثين كتاباً، كلها تُخبرنا أن في ذروة المُدَلَّمات انفراجاً، وفي قمة الأزمات انْبِلاجاً، وأن أكثر ما تكون مكبوتاً حزيناً غارقاً في النكبة، أقرب ما تكون إلى الفتح والسهولة والخروج

من هذا الضنك، وساق لنا التوخي في كتابه الطويل الشائق، أكثر من مائتي قصة من نكوا، أو حبسوا أو عزلوا، أو شردوا وطردوا، أو عذبوا وجلدوا، أو افتقروا وأملقوا، فما هي إلا أيام، فإذا طلائع الإمداد وكتائب الإسعاد وافتتهم على حين يأس، وبasherتهم على حين غفلة، ساقها لهم السميع المجيب. إن التوخي يقول للمصابين والمنكوبين: اطمئنوا، فلقد سبقكم قوم في هذا الطريق وتقدمكم أنسٌ:

صَاحِبُ النَّاسِ قَبْلُنَا ذَا الزَّمَانِ  
وَعَنْهُمْ مِنْ شَانِهِ مَا عَنَّا  
رِيمَانَ تُحْسِنُ الصَّنِيعَ لِي  
سَالِيْهِ وَلَكِنْ تُكَدِّرُ الْإِحْسَانَ

إذن فهذه سنة ماضية ﴿وَلَنِيلُونَكُمْ بِشَيْءٍ﴾، ﴿وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ﴾. إنها قضية عادلة أن يمحض الله عباده، وأن يتعبدهم بالشدة كما تعبدُهم بالرخاء، وأن يغair عليهم الأطوار كما غاير عليهم الليل والنهار، فلم إذن التسخط والاعتراض والتذمر ﴿وَلَوْ أَنَا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنْ افْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أَوْ أَخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ﴾.

وَلَوْ قُلْتُ لِي طَأْ فِي الْلَّظَى قُلْتُ مَرْحَبًا  
فَجَمِرَ اللَّظَى مِنْ أَجْلِ عَيْنِيْكَ عَسَجَدَ



### صَنَائِعُ الْمَعْرُوفِ تَقِيٌّ مَصَارِعُ السُّوءِ

من أجمل الكلمات، قول أبي بكر الصديق - رضي الله عنه -: صنائع المعروف تقي مصارع السوء. وهذا كلام يصدقه النقل والعقل: ﴿فَلَوْلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ \* لَلَّبَثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبَعَثُونَ﴾. وتقول خديجة

للرسول ﷺ: «كلا والله لا يُخزِيك الله أبداً، إنك لَتَحْصِلُ الرَّحْمَم، وتحملِ  
الْكَلَّ، وتَكْسِبِ المَعْدُوم، وَتَعْيَنُ عَلَى نَوَابِ الدَّهْرِ». فانظُرْ كيف استدلَّتْ  
بمحاسن الأفعال على حُسن العواقب، وَكَرَمِ الْبَدَايَةِ عَلَى جَلَالِ النَّهَايَةِ.

وفي كتاب «الوزراء» للصَّبَابِي، و«المنتظم» لابن الجوزي، و«الفرَّجُ بعد الشَّدَّة» للتوخِي قَصَّةً، مفادها: أن ابنَ الفراتِ الْوَزِيرَ، كَانَ يَتَبَعُ أبا جعفرَ  
ابنَ بسطَامَ بِالْأَذِيَّةِ، وَيَقْصِدُهُ بِالْمَكَارِهِ، فَلَقِيَ مِنْهُ فِي ذَلِكَ شَدَائِدَ كَثِيرَةَ،  
وَكَانَتْ أُمُّ أَبِي جعْفَرٍ قَدْ عَوَدَتْهُ. مِنْذُ كَانَ طَفْلًا . أَنْ تَجْعَلْ لَهُ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ،  
تَحْتَ مَخْدَّتِهِ الَّتِي يَنَمُ عَلَيْهَا رَغِيفًا مِنَ الْخَبْزِ، إِنَّذَا كَانَ فِي غَدٍ، تَصَدَّقَتْ بِهِ  
عَنْهُ. فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ مُدَّةً مِنَ أَذِيَّةِ ابنِ الْفَرَاتِ لَهُ، دَخَلَ إِلَى ابنِ الْفَرَاتِ فِي  
شَيْءٍ احْتَاجَ إِلَى ذَلِكَ فِيهِ، فَقَالَ لَهُ ابنُ الْفَرَاتِ: لَكَ مَعَ أُمِّكَ خَبْزٌ فِي  
رَغِيفٍ؟ قَالَ: لَا. فَقَالَ: لَا بُدَّ أَنْ تَصَدُّقَنِي. فَذَكَرَ أَبُو جعْفَرَ الْحَدِيثَ، فَحَدَّثَهُ  
بِهِ عَلَى سَبِيلِ التَّطَابِيْبِ بِذَلِكَ مِنْ أَفْعَالِ النِّسَاءِ. فَقَالَ ابنُ الْفَرَاتِ: لَا تَفْعَلْ،  
فَإِنِّي بَتُّ الْبَارِحةَ، وَأَنَا أَدْبَرُ عَلَيْكَ تَدْبِيرًا لَوْ تَمَّ لِاسْتَأْصِلَتْكَ، فَنَمَتْ، فَرَأَيْتُ  
فِي مَنَامِي كَأنَّ بِيَدِي سِيفًا مَسْلُولًا، وَقَدْ قَصَدْتُكَ لِأَقْتَلُكَ بِهِ، فَاعْتَرَضَتِي  
أُمُّكَ بِيَدِهَا رَغِيفٌ تُتَرَسِّكُ بِهِ مِنِّي، فَمَا وَصَلَتْ إِلَيْكَ، وَانْتَهَتْ. فَعَاتَبَهُ  
أَبُو جعْفَرَ عَلَى مَا كَانَ بَيْنَهُمَا، وَجَعَلَ ذَلِكَ طَرِيقًا إِلَى اسْتِصْلَاحِهِ، وَصَارَ  
مِنْ نَفْسِهِ مَا يَرِيدُهُ مِنْ حُسْنِ الطَّاعَةِ، وَلَمْ يَبْرُحْ حَتَّى أَرْضَاهُ، وَصَارَا  
صَدِيقِيْنَ. وَقَالَ لَهُ ابنُ الْفَرَاتِ: وَاللهِ، لَا رَأَيْتَ مِنِّي بَعْدَهَا سُوءًا أَبْدًا.

## استجمام يُعين على مُواصلة السَّيْر

من المعلوم أن في الشريعة سعةً وفسحةً، تُعين العبد على الاستمرار في عبادته وعطائه وعمله الصالح، فرسولنا ﷺ كان يضحك ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَى﴾، وكان يمزح ولا يقول إلا حقاً، وسابقَ عائشة رضي الله عنها، وكان يتخلَّل الصحابة بالموعظة، كراهية السَّامة عليهم، وكان ينهى عن التَّعمُق والتكلف والتشديد، ويُخبر أنه لن يُشَادَ الدِّينَ أَحَدٌ، إلا غَلَبَهُ، وفي الحديث أن الدين متين، فأوغُلُوا فيه برفق. وفي الحديث أيضاً أن لكل عابد شِرَّةً، وهي الشَّدَّةُ والضَّرَاوةُ والاندِفاعُ. ولا يلبث المتكلف إلا أن ينقطع، لأنَّه نظر إلى الحالة الراهنة ونسى الطوارئ وطول المدَّة وملالة النَّفَسِ، وإنَّ فالعاقل له حدًّا أدنى في العمل يُداوم عليه، فإن نشطَ زاد، وإن ضعفَ بقيَ على أصلِهِ، وهذا معنى الآثر من كلام بعض الصحابة: إن للنفوس إقبالاً وإدباراً، فاغتثموها عند إقبالها، وذرُوها عند إدبارها.

وَمَا رَأَيْتُ نَفْرَا زَادُوا فِي الْكِيلِ، وَأَكْثَرُوا مِنَ النَّوَافِلِ، وَحَاوَلُوا أَنْ يُغَالِلُوا،  
فَانْقَطَعُوا وَعَادُوا أَضْعَفَ مِمَّا كَانُوا قَبْلَ الْبَدَايَةِ.

وَالَّذِينَ أَصْلَأُوا جَاءَ لِلْإِسْعَادِ ﴿مَا أَنَّزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقِي﴾. وقد لام الله قوماً كَلَّفُوا أَنْفُسَهُمْ فوق الطَّاقَةِ، ثم انسحبوا من أرض الواقع ناكثين ما أَلْزَمُوا أَنْفُسَهُمْ بِهِ ﴿وَرَهْبَانِيَّةَ ابْتَدَعُوهَا مَا كَتَبَنَا هَا عَلَيْهِمْ إِلَّا ابْتِغَاءَ رِضْوَانَ اللَّهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقُّ رِعَايَتِهَا﴾.

وميزة الإسلام على سائر الأديان أنه دين فطرة، وأنه وسَطٌ، وأنه للرُّوح والجسم، والدنيا والآخرة، وأنه ميسر ﴿ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيمُ﴾.

عن أبي سعيد الخدري قال: جاء أعرابي إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله، أي الناس خير؟ قال: «مؤمن مجاهد بنفسه وماله في سبيل الله، ثم رجل معتزل في شعب من الشعاب يعبد ربّه». وفي رواية: «يتقى الله ويَدِع الناس من شره»، وعن أبي سعيد قال: سمعت النبي ﷺ يقول: «يُوشك أن يكون خير مال المسلم غنم يتبع بها شعف الجبال ومواقع القطر، يضرّ بيده من الفتنة». رواه البخاري.

قال عمر: «خُذُوا حظّكم من العزلة». وما أحسن قول الجنيد: «مُكابدة العزلة أيسر من مداراة الخلطة». وقال الخطابي: لو لم يكن في العزلة إلا السلامة من الغيبة، ومن رؤية المنكر الذي لا يقدر على إزالتها، لكان ذلك خيراً كثيراً.

وفي هذا معنى ما أخرجه الحاكم، من حديث أبي ذر مرفوعاً، بلفظ: «الوحدة خير من جليس السوء». وسنده حسن.

وذكر الخطابي في «كتاب العزلة» أن العزلة والاختلاط يختلف باختلاف متعلقاتهما، فتحمل الأدلة الواردة في الحضن على الاجتماع، على ما يتعلّق بطاعة الأئمة وأمور الدين، وعكسها في عكسه، وأما الاجتماع والافتراق بالأبدان، فمن عرف الاكتفاء بنفسه في حقّ معاشه ومحافظة دينه، فالأولى له الانكفاء من مخالطة الناس، بشرط أن يحافظ على الجماعة، والسلام والرّد، وحقوق المسلمين من العيادة وشهاد الجنازة، ونحو ذلك. والمطلوب إنما هو ترك فضول الصحبة، لما في ذلك من شغل البال

وتضييع الوقت عن المهمّات، ويجعل الاجتماع بمنزلة الاحتياج إلى الغداء والعشاء، فيقتصر منه على ما لابدّ له منه، فهو أروح للبدن والقلب. والله أعلم.

وقال القُشَيْرِيُّ في «الرسالة»: طریقٌ مَنْ آثَرَ العُزلة، أَنْ يعتقد سلامه الناس من شرِّه، لا العكس، فإنَّ الأولى: يُنْتَجُه استصغارُه نَفْسَه، وهي صفةُ المتواضع، والثانية: شهوده مزيةٌ له على غيره، وهذه صفةُ المتكبِّر.

والناس في مسألة العُزلة والخلطة طَرَفَان ووَسْطٌ.

فالطرف الأول: مَنْ اعتزل الناسَ حتى عن الجُمْع والجماعات والأعيادِ ومجامع الخير، وهؤلاء أخطئوا.

والطرف الثاني: مَنْ خالطَ الناسَ حتى في مجالس اللَّهُو واللَّغُو، والقيل والقال وتضييع الزَّمَان، وهؤلاء أخطئوا.

والوَسْط: من خالط الناس في العبادات التي لا تقوم إلا باجتماعٍ، وشارَكُهم في ما فيه تعاونٌ على البر والتقوى وأجرٌ ومثوبةٌ، واعتزلَ مناسبات الصَّدَّ والإعراض عن الله وفضول المباحثات ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾.



## وقفة

عن عُبَادَةَ بْنَ الصَّامِتِ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «عَلَيْكُمُ الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَإِنَّهُ بَابٌ مِّنْ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ، يُذْهِبُ اللَّهُ بِهِ الْغَمَّ وَالْهَمَّ».

«وَأَمَّا تَأْثِيرُ الْجَهَادِ فِي دُفْعِ الْهَمِّ وَالْغَمِّ، فَأَمْرٌ مَعْلُومٌ بِالْوِجْدَانِ، فَإِنَّ النَّفْسَ مَتَى تَرَكَتْ صَائِلَ الْبَاطِلِ وَصُولَتْهُ وَاسْتِيَلَاهُ، اشْتَدَّ هُمْهَا وَغَمْهَا، وَكَرِبُهَا وَخَوْفُهَا، فَإِذَا جَاهَدَهُ لِلَّهِ، أَبْدَلَ اللَّهُ ذَلِكَ الْهَمَّ وَالْحُزْنَ فَرْحَانًا وَنَشَاطًا وَقُوَّةً، كَمَا قَالَ تَعَالَى: ﴿قَاتُلُوهُمْ يَعْذِبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيُنَصِّرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِعُ صُدُورَ قَوْمٍ مُّؤْمِنِينَ \* وَيُذْهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ﴾. فَلَا شَيْءَ أَذْهَبُ لِجَوَى الْقَلْبِ وَغَمَّهُ وَحْزَنَهُ مِنَ الْجَهَادِ، وَاللَّهُ الْمُسْتَعْنَى».

قال الشاعر:

|                                                  |                                               |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| وَإِنِّي لَأُغْضِي مَقْلَتِيَ عَلَى الْقَدَنِيَّ | وَأَلْبَسْتُ ثُوبَ الصَّبْرِ أَبْلَجَأَ       |
| عَلَيَّ فَمَا يَنْفَكُ أَنْ يَتَفَرَّجَأَ        | وَإِنِّي لَأَدْعُو اللَّهَ وَالْأَمْرُ ضَيْقُ |
| أَصَابَ لَهَا فِي دُعَوَةِ اللَّهِ مَخْرَجًا     | وَكُمْ مِنْ فَتَنَ سُدَّتْ عَلَيْهِ وَجْهُهُ  |

## مسارح النَّظرِ في المَلْكُوتِ

من طُرُقِ الْأَرْتِيَاحِ وَبِسُطَّةِ الْخَاطِرِ، التَّطَلُّعُ إِلَى آثَارِ الْقُدْرَةِ فِي بَدِيعِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، فَتَسْتَلِذُ بِالْبَهْجَةِ الْعَامِرَةِ فِي خَلْقِ الْبَارِيِّ - جَلْ فِي عَلَاهِ - فِي الْزَّهْرَةِ، فِي الشَّجَرَةِ، فِي الْجَدُولِ، فِي الْخَمِيلَةِ، فِي التَّلِّ وَالْجَبَلِ، فِي

الأرض والسماء، في الليل والنهار، في الشمس والقمر، فتجد المتعة والأنس، وتزداد إيماناً وتسليماً وانقياداً لهذا الخالق العظيم ﴿فَاعْتَبِرُوا يَا أُولَى الْأَبْصَارِ﴾.

يقول أحد الفلاسفة ممن أسلموا: كنت إذا شككتُ في القدرة، نظرتُ إلى كتاب الكون، لأطّالع فيه أحَرُف الإعجاز والإبداع، فأزداد إيماناً.



## خطوات مدرسة

يقول الشوكاني: أوصاني بعض العلماء فقال: لا تقطع عن التأليف ولو أن تكتب في اليوم سطرين. قال: فأخذت بوصيّته، فوجدت ثمرتها.

وهذا معنى الحديث: «خَيْرُ الْعَمَلِ مَا دَأْوَمَ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ وَإِنْ قَلَّ».

وقالوا: القطرة مع القطرة تجتمع سيلًاً عظيماً.

**أَمَّا تَرَى الْحِبْلَ بَطْوُولَ الْمَدَى عَلَى صَلَبِ الصَّخْرِ قَدْ أَثْرَى**

وإنما يأتينا الاضطراب من أننا نريد أن نفعل كلّ شيءٍ مَرَّةً واحدة، فنملّ ونتعب ونترك العمل، ولو أننا أخذنا عملنا شيئاً فشيئاً، ووزّعناه على مراحل، لقطعنا المراحل في هدوءٍ، واعتبر بالصلاه، فإن الشرع جعلها في خمسة أوقات متفرقة، ليكون العبد في استجمامٍ وراحة، ويأتي لها بالأشواق، ولو جُمعت في وقتٍ، ملّ العبد، وفي الحديث: «إِنَّ الْمُنْتَهَى لَا ظَهَرَ أَبْقَى وَلَا أَرْضًا قَطَعَ». ووُجِدَ بالتجربة، أنَّ مَنْ يأخذ العمل على فتراتٍ،

يُنجز ما لم يُنجزه من أخذَه دفعَةً واحدةً، مع بقاء جذوةِ الروحِ وتوقدِ العاطفة.

ومنما استفدتُه عن بعضِ العلماءِ، أن الصلوات ترتُّبُ الأوقاتِ، أخذًا من قولِ الباري: **«إنَّ الصَّلَاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا»**. فلو أنَّ العبدَ وزَّعَ أعمالَهُ الدينيَّةُ والدنيويَّةُ بعدَ كلِّ صلاةٍ، لَوَجَدَ سَعَةً في الوقتِ، وفسحةً في الزَّمْنِ.

وأنا أضربُ لكَ مَثَلًا: فلو أنَّ طالبَ الْعِلْمِ، جعلَ ما بعدَ الفجرِ للحفظِ في أيِّ فَنٍ شاءَ، وجعلَ بعدَ الظُّهُرِ للقراءةِ السَّهْلَةِ في الماجِمِعِ العامَّةِ، وجعلَ بعدَ العصرِ للبحثِ العلميِّ الدقيقِ، وما بعدَ المغَربِ للزيارةِ والأنسِ، وما بعدَ العشاءِ لقراءةِ الكُتبِ العصْرِيَّةِ والبحوثِ والدورياتِ والجلوسِ معَ الأَهْلِ، لكانَ هذا حَسَنًا، والعاقِلُ له مِنْ بصيرَتِه مَدَدٌ ونُورٌ. **«إِنْ تَتَّقُوا اللَّهُ يَجْعَلُ لَكُمْ فُرْقَانًا»**.

### ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾

## أرجوك بلا فوضوية

مما يُكْدِرُ ويشتتُ الذهنَ، الفوضويةُ الفكريةُ التي يعيشها بعضُ الناسِ، فهو لم يحددْ قُدراته، ولم يقصدْ إلى ما يجمع شملَ فكره ونظره؛ لأنَّ المعرفةُ شعوبٌ ودروبٌ، ولا بدَّ من تحديدِ آيتها ومعرفةِ مسالكها، ويُجمعُ رأيه على مشربِ معروفٍ، لأنَّ التَّفردَ مطلوبٌ.

وكذلك مما يشتت الذهن، ويُورث الغم، الدين والتبعات المالية والتكليفات المعيشية، وهناك أصول في هذه المسألة أريد ذكرها:

أولها: ما عالَ من اقتضى: ومن أحسن الإنفاق، وحفظ ماله إلا للحاجة، واجتنب التبذير والإسراف، وجَدَ العون من الله ﴿إِنَّ الْمُبَذِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ﴾، ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً﴾.

الثاني: كسب المال من الوجوه المباحة، وهجر كل كسب محرّم، فإن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، والله لا يبارك في المكب الخبيث ﴿وَلَوْ أَعْجَبَ كَثْرَةَ الْخُبْثِ﴾.

الثالث: السعي في طلب المال الحلال، وجَمَعَه من حله، وترك العطالة والبطالة، واجتناب إزعاج الأوقات في التفاهات. فهذا ابن عوف يقول: دُلُونِي على السوق: ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَأَذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾.



### ثَمَنُكَ إِيمَانُكَ وَخُلُقُكَ

مرّ هذا الرجل الفقير المعدم، وعليه أسمالٌ بالية وثيابٌ رثة، جائع البطن، حافي القدم، مغمور النسب، لا جاه ولا مال ولا عشيرة، ليس له بيت يأوي إليه، ولا أثاث ولا متعة، يشرب من الحياض العامة بكفيه مع الواردين، وينام في المسجد، مخدّته ذراعه، وفراشه البطحاء، لكنه صاحب ذكر لربه وتلاوة لكتاب مولاه، لا يغيب عن الصفة الأولى في الصلاة والقتال، مرّ ذات

يومٍ برسول الله ﷺ فناداه باسمه وصاح به: «يا جلبيب ألا تتزوج؟». قال: يا رسول الله، ومن يزوجني؟ ولا مال ولا جاه؟ ثم مر به أخرى، فقال له مثل قوله الأول، وأجاب بنفس الجواب، ومر ثالثة، فأعاد عليه السؤال وأعاد هو الجواب، فقال ﷺ: «يا جلبيب، انطلق إلى بيت فلان الأنصاريٍ وقل له: رسول الله ﷺ يقرئك السلام، ويطلب منك أن تزوجني بنتك».

وهذا الأنصاري من بيتٍ شريف وأسرة موقرة، فانطلق جلبيب إلى هذا الأنصاري وطرق عليه الباب وأخبره بما أمره به رسول الله ﷺ فقال الأنصاري: على رسول الله ﷺ السلام، وكيف أزوجك بنتي يا جلبيب ولا مال ولا جاه؟ وتسمع زوجته الخبر فتعجب وتسأله: جلبيب! لا مال ولا جاه؟ فتسمع البنت المؤمنة كلام جلبيب ورسالة الرسول ﷺ فتقول لأبوها: أتُرددان طلب رسول الله ﷺ، لا والذى نفسي بيده.

وحصل الزواج المبارك والذرية المباركة والبيت العamer، المؤسس على تقوى من الله ورضوانه، ونادي منادي الجهاد، وحضر جلبيب المعركة، وقتل بيده سبعةً من الكفار، ثم قُتل في سبيل الله، وتوسد الثرى راضياً عن ربه وعن رسوله ﷺ وعن مبدئه الذي مات من أجله، ويتفقد الرسول ﷺ القتلى، فيُخبره الناس بأسمائهم، وينسون جلبيباً في غمرة الحديث، لأنه ليس لاماً ولا مشهوراً، لكن الرسول ﷺ يذكر جلبيباً ولا ينساه، ويحفظ اسمه في الزحام ولا يُغفله، ويقول: «لَكُنْنِي أَفْقِدْ جَلَبِيبَاً».

ويجده وقد تدثر بالتراب، فينفض التراب عن وجهه ويقول له: «قتلت سبعة ثم قُتلت؟ أنت مني وأنا منك، أنت مني وأنا منك، أنت مني وأنا منك». ويكفي هذا الوسام النبوى جلبيباً عطاءً ومكافأةً وجائزةً.

إن ثمنَ جليبيبٍ، إيمانُه وحبُّ رسول الله ﷺ له، ورسالته التي مات من أجلها. إن فقره وعده وضائقة أسرته لم تُؤخِّره عن هذا الشرف العظيم والمكاسب الضخمة، لقد حاز الشهادة والرضا والقبول والسعادة في الدنيا والآخرة: ﴿فَرَحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحِقُوْا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ﴾.

إن قيمتك في معانيك الجليلة وصفاتك النبيلة.

إن سعادتك في معرفتك للأشياء واهتماماتك وسموّك.

إن الفقر والعوز والخمول، ما كان - يوماً من الأيام - عائقاً في طريق التَّقْوَةِ والوصول والاستعلاء. هنيئاً من عرف ثمنه فعلاً بنفسه، وهنيئاً من أسعده نفسه بتوجيهه وجهاده ونبله، وهنيئاً من أحسنَ مرتين، وسعدَ في حياتهين، وأفلحَ في الكرتين، الدنيا والآخرة.



### يا سعادة هؤلاء

أبو بكر - رضي الله عنه - : بآية: ﴿وَسَيَجْنَبُهَا الْأَتْقَى ١٧﴾ (الذِي يُؤْتَي مَالَهُ يَتَرَكَّى﴾).

عمر - رضي الله عنه - : بحديث: «رأيت قصراً أبيض في الجنة، قلت: ملئ هذا القصر؟ قيل لي: لعمر بن الخطاب».

وعثمان - رضي الله عنه - : بدعاء: «اللهم اغفر لعثمان ما تقدم من ذنبه وما تأخر».

وعلي - رضي الله عنه - : «رجل يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله».

وسعد بن معاذ - رضي الله عنه - : «اهتزز له عرش الرحمن».

وعبدالله بن عمرو الأنصاري - رضي الله عنه - : «كلمه الله كفاحاً بلا

ترجمان».

وحنظلة - رضي الله عنه - : «غسلته ملائكة الرحمن».



## ويا شقاوة هؤلاء

فرعون: ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُواً وَعَشِيًّا﴾.

وقارون: ﴿فَخَسَفَنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْض﴾.

والوليد بن المغيرة: ﴿سَأْرِهْقُهُ صَعُودًا﴾.

وأميمية بن خلف: ﴿وَيْلٌ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُزَةٍ﴾.

وأبولهاب: ﴿تَبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَ﴾.

والعاشر بن وائل: ﴿كَلَّا سَنَكْتُبُ مَا يَقُولُ وَنَمْدُ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًّا﴾.



## وقفة

«قلة التوفيق وفساد الرأي، وخفاء الحق وفساد القلب، وخمول الذكر، وإضاعة الوقت، ونَفَرَةُ الْخَلْقِ، والوَحْشَةُ بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ رَبِّهِ، وَمَنْعُ إِجَابَةِ

الدعاء، وقسوة القلب، ومحق البركة في الرزق وال عمر، وحرمان العلم، ولباس الذل، وإهانة العدو، وضيق الصدر، والابتلاء بقرينة السوء الذين يفسدون القلب ويضيّعون الوقت، وطول الهم، وضنك المعيشة، وكسر البال... تتولد من المعصية والغفلة عن ذكر الله، كما يتولد الزرع عن الماء، والإحرق عن النار. وأضداد هذه تتولد عن الطاعة».

«أَمَّا تأثير الاستغفار في دفع الهم والغم والضيق، فمِمَّا اشترك في العلم به أهل الملل وعقلاء كل أمة، إن المعاشي والفساد توجب الهم والغم، والخوف والحزن، وضيق الصدر، وأمراض القلب، حتى إن أهلها إذا قضوا منها أوطارها، وسُئلُّتها نفوسُهم، ارتكبواها دفعاً لما يجدونه في صدورهم من الضيق والهم والغم، كما قال شيخ الفسوق:

وَكَأْسٌ شَرِبْتُ عَلَىٰ لَذَّةٍ      وَأُخْرَىٰ تَدَأْوِيْتُ مِنْهَا بِهَا  
وإذا كان هذا تأثير الذنوب والاثام في القلوب، فلا دواء لها إلا التوبة والاستغفار».



### رِفْقًا بِالْقَوَارِيرِ

﴿وَعَاشُرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾. ﴿وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً﴾.

وفي الحديث: «استوصوا النساء خيراً، فإنهن عوان عندكم».

وفي حديث آخر: «خيركم خيركم لأهله، وأنا خيركم لأهلي».

البيت السعيد هو العامر بالآلفة، القائم على الحب المملوء تقىٰ  
ورضواناً: ﴿أَفَمَنْ أَسَسَ بُنْيَانَهُ عَلَىٰ تَقْوَىٰ مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانٍ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسَسَ  
بُنْيَانَهُ عَلَىٰ شَفَّا جُرْفٍ هَارِ فَانْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾.

### بِسْمِهِ فِي الْبَدَايَةِ

من حسن الطالع وجميل المقابلة تبسم الزوجة لزوجها والزوج لزوجته،  
إن هذه البسمة إعلانٌ مبدئيٌّ للوفاق والمصالحة: «وتبسمك في وجه أخيك  
صدقة». وكان عليه ضحاياً بساماً.

وفي البداية بالسلام: ﴿فَسَلَّمُوا عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ تَحْيَةً مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ مُبَارَكَةً  
طَيِّبَةً﴾، ورد التحية من أحدهما للآخر: ﴿وَإِذَا حَيَّيْتُمْ بِتَحْيَةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنِ  
مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا﴾.

قال كثيرٌ:

|                                                                                                                |                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| فَحَيَّهَا مُثْلَّاً مَا حَيَّتْكَ يَا جَمِلُ                                                                  | حَيَّتْكَ عَزَّةً بِالْتَّسْلِيمِ وَانْصَرَفَتْ |
| مَكَانَ يَا جَمَلاً حَيَّيْتَ يَا رَجُلُ                                                                       | لَيْتَ التَّحْيَةَ كَانَتْ لِي فَأَشْكَرَهَا    |
| وَمِنْهَا الدُّعَاءُ عِنْدَ دُخُولِ الْمَنْزِلِ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَ الْمُوْلَجِ وَخَيْرَ     |                                                 |
| الْمُخْرَجِ، بِاسْمِ اللَّهِ وَنِجْنَنَا، وَبِاسْمِ اللَّهِ خَرَجْنَا، وَعَلَى اللَّهِ رِبِّنَا تَوَكَّلْنَا». |                                                 |

ومن أسباب سعادة البيت: لين الخطاب من الطرفين: ﴿وَقُلْ لِعِبَادِي

يَقُولُوا إِنَّمَا الْمُحْسِنُونَ هُوَ أَحْسَنُ).

وَكَلَامُهَا السُّحْرُ الْحَلَالُ لَوْا نَهَى  
لَمْ يَجِدْ قَتْلَ الْمُسْلِمِ الْمُتَحَرِّزْ  
إِنْ طَالَ لَمْ يُمْلِلْ وَإِنْ هِيَ أَوْجَزْتْ  
يَا لَيْتَ الرَّجُلُ وَيَا لَيْتَ الْمَرْأَةُ، كُلُّ مِنْهُمَا يَسْبِبُ كَلَامَ الْإِسَاعَةِ وَجَرْحَ  
الْمُشَاعِرِ وَالْأَسْتَفْزَارِ، يَا لَيْتَ أَنَّهُمَا يَذْكُرَانِ الْجَانِبَ الْجَمِيلَ الْمُشْرِقَ فِي كُلِّ  
مِنْهُمَا، وَيَغْضَبَا الْطَّرْفَ عَنْ جَانِبِ الْعَيْنِ الْبَشَرِيِّ فِي كُلِّهِمَا.

إِنَّ الرَّجُلَ إِذَا عَدَّ مَحَاسِنَ امْرَأَتِهِ، وَتَجَاهَى عَنِ النَّقْصِ، سَعَى وَارْتَاحَ،  
وَفِي الْحَدِيثِ: «لَا يُفْرِكُ مَؤْمِنٌ مَؤْمِنَةً، إِنْ كَرِهَ مِنْهَا خَلُقًا رَضِيَّ مِنْهَا آخَرَ».  
وَمَعْنَى لَا يُفْرِكُ: لَا يَغْضُبُ وَلَا يَكْرِهُ.

مَنْ ذَا الَّذِي مَا سَاءَ قَطْ وَمَنْ لَهُ الْحَسْنَى فَقَطْ  
مِنَ الَّذِي مَا نَبَى سَيْفُ فَضَائِلِهِ وَلَا كَبَا جَوَادُ مَحَاسِنِهِ: «وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ  
عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنْكُمْ مَنْ أَحَدٌ أَبَدًا».

أَكْثَرُ مَشَاكِلِ الْبَيْوَتِ مِنْ مَعَانَةِ التَّوَافِهِ وَمَعَايِشَةِ صَفَارِ الْمَسَائِلِ، وَقَدْ  
عَشْتُ عَشْرَاتِ الْقَضَايَا الَّتِي تَتَهْيَى بِالْفَرَاقِ، سَبَبَ إِيْقَادِ جَذْوَتِهَا أَمْوَارِ هِينَةٍ  
سَهْلَةٍ، أَحَدُ الْأَسْبَابِ أَنَّ الْبَيْتَ لَمْ يَكُنْ مَرْتَبَّاً، وَالطَّعَامُ لَمْ يَقْدِمْ فِي وَقْتِهِ،  
وَسَبَبَهُ عِنْدَ آخَرِينَ أَنَّ الْمَرْأَةَ تَرِيدُ مِنْ زَوْجِهَا أَنْ لَا يُكْثِرَ مِنْ اسْتِقْبَالِ  
الضَّيْوَفِ، وَخَذَّ مِنْ هَذِهِ الْقَائِمَةِ الَّتِي تُورِثُ الْيَتَمَّ وَالْمَآسِيَّ فِي الْبَيْوَتِ.

إن علينا جميعاً أن نعترف بواقعنا وحالنا وضعفنا، ولا نعيش الخيال والمثاليات، التي لا تحصل إلا لأولي العزم من أفراد العالم.

نحن بشر نغضب ونتحدى، ونضعف ونخطئ، وما معنا إلا البحث عن الأمر النسبي في المواقفة الزوجية حتى بعد هذه السنوات القصيرة بسلام.

إن أريحية أحمد بن حنبل وحسن صحبته تقدم في هذه الكلمة، إذ يقول بعد وفاة زوجته أم عبد الله: لقد صاحبته أربعين سنة ما اختلفت معها في كلمة.

إن على الرجل أن يسكت إذا غضبت زوجته، وعليها أن تسكت هي إذا غضب، حتى تهدأ الثائرة، وتبرد المشاعر، وتسكن اضطرابات النفس.

قال ابن الجوزي في «صيد الخاطر»: «متى رأيت صاحبك قد غضب وأخذ يتكلّم بما لا يصلح، فلا ينبغي أن تعقد على ما يقوله خصرا (أي لا تعتد به ولا تلتفت إليه)، ولا أن تواخذه به، فإن حاله حال السكران لا يدرى ما يجري، بل اصبر ولو فترة، ولا تعول عليها، فإن الشيطان قد غلبه، والطبع قد هاج، والعقل قد استتر، ومتى أخذت في نفسك عليه، أو أجبته بمقتضى فعله، كنت كعاقل واجه مجنوناً، أو مفique عاتب مغمى عليه، فالذنب لك، بل انظر إليه بعين الرحمة، وتلمح تصريف القدر له، وتفرج في لعب الطبع به.

واعلم أنه إذا انتبه ندم على ما جرى، وعرف لك فضل الصبر، وأقل الأقسام أن تسلمه فيما يفعل في غضبه إلى ما يستريح به.

وهذه الحالة ينبغي أن يتلمّحها الولد عند غضب الوالد، والزوجة عند غضب الزوج، فتتركه يشفى بما يقول، ولا تعول على ذلك، فسيعود نادماً معتذراً، ومتى قُوبل على حاليه ومقاتلته صارت العداوة متمكّنة، وجازى في الإفادة على ما فعل في حقه وقت السُّكُر.

وأكثر الناس على غير هذا الطريق، متى رأوا غضباناً قابلوه بما يقول ويعمل، وهذا على غير مقتضى الحكمة، بل الحِكمة ما ذكرتُ، وما يعقلها إلا العالمون».



## حُبُّ الانتقام سُمُّ زُعاف في النُّفُوس الْهَائِجَة

في كتاب «المصلوبون في التاريخ» قصص وحكايات لبعض أهل البطش الذين أنزلوا بخصومهم أشد العقوبات وأقسى المُثُلات، ثم لما قتلواهم ما شفى لهم القتل غليلاً، ولا أبَرَّ لهم عليلاً، حتى صلبوهم على الخُشُب، والعجب أن المصلوب بعد قتله لا يتَّالَّم ولا يُحْسَّ ولا يتَّعَذَّب، لأن روحه فارقت جسمه، ولكن الحي القاتل يأنس ويرتاح، ويُسَرُّ بزيادة التنكيل. إن هذه النُّفُوس المُتَلَمِّظَة على خصومها المضطربة على أعدائها لن تهدأ أبداً ولن تسعد، لأن نار الانتقام وبركان التَّشْفِي يدمرُهم قبل خصومهم.

وأعجب من هذا أن بعض خلفاء بنى العباس فاته أن يقتل خصومه من بنى أمية، لأنهم ماتوا قبل أن يتولّى، فأخرجهم من قبورهم وبعضاً منهم رميم فجلدهم، ثم صلبهم، ثم أحرقهم. إنها ثورة الحقد العارم الذي يُنهي على المسَّرَّات وعلى مباح النفس واستقرارها.

إن الضرر على المنتقم أعظم، لأنه فقد أعصابه وراحته وهدوءه وطمأنينته.

لَا يَلْعُجُ الْأَعْدَاءُ مِنْ جَاهْلٍ  
مَا يَلْعُجُ الْجَاهِلُ مِنْ نَفْسِهِ  
﴿وَإِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَاءِ مِنَ الْغَيْظِ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ﴾.



### وقفة

«ليس للعبد إذا بُغيَ عليه وأُوذى وتسَلَّطَ عليه خصومه، شيء أَنفع له من التوبة النصوح، وعلامة سعادته أن يعكس فكره ونظره على نفسه وذنبه وعيوبه، فيشتغل بها وبإصلاحها، وبالنهاية منها، فلا يبقى فيه فراغ لتدبر ما نزل به، بل يتولى هو التوبة وإصلاح عيوبه، والله يتولى نصرته وحفظه والدفع عنه ولابد، فما أَسْعَدَهُ من عبد، وما أَبْرَكَهَا من نازلة نزلت به، وما أَحْسَنَ أثْرَها عليه، ولكن التوفيق والرشد بيد الله، لا مانع لما أَعْطَى ولا مُعْطِي لما منع، فما كل أحد يُوفَّقُ لهذا، لا معرفة به، ولا إرادة له، ولا قدرة عليه، ولا حول ولا قوَّةٌ إِلَّا بالله».

سَبَحَانَ مَنْ يَعْفُو وَنَهْفُو دَائِمًا  
وَلَمْ يَزُلْ مَهْمَا هَفَا الْعَبْدُ عَفَا  
يُعْطِي الَّذِي يَخْطِي وَلَا يَمْنَعُهُ  
جَلَّهُ عَنِ الْعَطَا لَذِي الْخَطَا



## لا تذبُ في شخصية غيرك

تمرُ بالإنسان ثلاثة أطوار: طور التقليد، وطور الاختيار، وطور الابتكار. فالتقليد: هو المحاكاة لآخرين وتقْمُص شخصياتهم وانتِحال صفاتهم والذوبان فيهم، وسبب هذا التقليد هو الإعجاب والتَّعلُّق والمِيل الشديد، وهذا التقليد الغالي ليحمل بعضهم على التقليد في الحركات واللحظات، ونبرة الصوت والالتفاتات، ونحو ذلك، وهو وَادٌ للشخصية وانتِحار معنوي للذات. ويَا لِعَانَة هُؤُلَاء من أنفسهم، وهم يعكسون اتجاههم، ويسيرون إلى الخلف!! فالواحد منهم ترك صوته لصوت الآخر، وهجر مشيته لمشية فلان، ليت هذا التقليد كان للصفات المدوحة التي تُشْرِي العِمر وتُضفي عليه حالة من السُّمو والرُّفْعة، كالعلم والكرم والحلم ونحوها، لكنك تفاجأ أن هُؤُلَاء يقلُّدون في مخارج الحروف وطريقة الكلام وإشارة اليد!!

أريد التأكيد عليك بما سبق: إنك خَلَقَ آخر وشيء آخر، إنه نهجك أنت من خلال صفاتك وقدراتك، فإنه منذ خلق الله آدم إلى أن ينْهِي الله العَالَم، لم يتفق أشان في الصورة الخارجية للجسم، بحيث ينطبق شكل هذا على شكل ذاك: ﴿وَأَخْتِلَافُ الْسِنَّتِكُمْ وَأَلْوَانِكُمْ...﴾ الآية. فلماذا نحن نريد أن نتفق مع الآخرين في صفاتنا وموهبتنا وقدراتنا؟!

إن جمال صوتك أن يكون متفرداً، وإن حسن إلقاءك أن يكون متميّزاً: ﴿وَمِنَ الْجِبَالِ جُدُّدٌ بَيْضٌ وَحُمُّرٌ مُخْتَلِفُ الْوَانُهَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ﴾.

وواحدةٌ أخرى فصارتْ ثمانية تَجْمَعَنَ شَتَّى من ثلَاثٍ وَأَرْبَعٍ سُلَيْمَى وَسَلَمَى وَالرِّيَابُ وَأَخْتُهَا وَسُعْدَى وَلُبْنَى وَالْمَنْى وَقَطَامِيَا

## المظلومون في انتظار لطف الله

هذا الخطيب المصقع لا يلتوي لسانه إذا تراكت الألفاظ في ميدان البيان، بل يمضي ساطعاً صارماً متذفلاً.

هو خطيب الرسول ﷺ وحسب، وخطيب الإسلام وكفى. كان يرفع صوته بالخطب بين يدي رسول الله ﷺ لنصرة الدين، إنه ثابت بن قيس بن شماس، وأنزل الله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ﴾. وظنَّ قيس أنه هو المقصود، فاعتزل الناس واختبأ في بيته يبكي، وفقده رسول الله ﷺ فسأل عنه، فأخبره الصحابة الخبر، فقال: «كلاً، بل هو من أهل الجنة».

فصارت النذارة بشارة.

هَنَاءُ مَحَا ذَاكَ الْعَزَاءَ الْمَقْدَمَا  
فَمَا جَزَّ الْمَحْزُونُ حَتَّى تَبَسَّمَا

وتبقى عائشة أم المؤمنين - رضي الله عنها - تبكي شهراً كاملاً ليلاً ونهاراً، حتى كاد البكاء أن يمزق كيدها ويفري جسمها، لأنها طُعنت في عرضاها الشريف، العفيف، فجاء الفرج: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ الْغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لَعْنَوْا فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ﴾. وحمدت الله وصارت أطهر الطُّهر، كما كانت، وفرح المؤمنون بهذا الفتح المبين.

والتَّلَاثَةُ الَّذِينَ تَخَلَّفُوا عَنْ غَزْوَةِ تَبُوكِ، وضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحَبَتْ، وضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ، وظَنَّوْا أَنَّ لَا مَلْجَأَ مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ، أَتَاهُمُ الْفَرْجُ مِنْ يَمْلِكُهُ - سُبْحَانَهُ - ونَزَلَ عَلَيْهِمُ الْغُوْثُ مِنَ السَّمِيعِ الْقَرِيبِ.

## احرص على العمل الذي ترتاح له

يقول ابن تيمية: «ابتدأني مرضٌ، فقال لي الطبيب: إن مطالعتك وكلامك في العلم يزيدُ المرضَ. فقلت له: لا أصبر على ذلك، وأنا أحالكم إلى علمك، أليست النفس إذا فرحت وسررت قوياً الطبيعة، فدافعت المرض؟ فقال: بلِي. فقلت له: فإن نفسي تسر بالعلم، فتقوى به الطبيعة، فأجد راحة. فقال: هذا خارج عن علاجنا» ﴿لَا تَحْسَبُوهُ شَرَّاً لَكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ﴾.

لعلَّ عَتَبَكَ مُحَمَّدُ عَوَاقِبُهُ فَرِيمَا صَحَّتِ الْأَجْسَامُ بِالْعَلَلِ



## كُلًا نُمِدُّ هُؤلَاءِ وَهُؤلَاءِ

ما أحوجنا إلى المثابرة واستثمار الوقت، ومسابقة الأنفاس بالعمل الصالح النافع المفيد، إننا سوف نسعد يوم نقدم للآخرين نفعاً ووعياً وخدمة وثقافة وحضارة، وسوف نسعد إذا علمنا أننا لم نأت إلى الحياة سدى، ولم نُخلق عبثاً، ولم نُوجد لعباً.

يوم تصفحت «الأعلام» للزركلي فوجدت ترجم شرقيين وغربيين، ساسة وعلماء، وحكماء وأدباء وأطباء، يجمعهم أنهم نابغون مؤثرون لامعون، وووجدت في سيرهم جميعاً سنة الله في خلقه، ووعد الله في عباده، وهي أن من أحسن من أجل الدنيا وفي نصيبه من الدنيا، من الديوع والشهرة والانتشار، وما يلحق ذلك من مال ومنصب واتحاف، ومن أحسن للأخرة

وَجَدَهَا هُنَا وَهُنَاكَ، مِنَ النَّفْعِ وَالْقَبْوُلِ وَالرَّضَا وَالْأَجْرِ وَالْمَثُوبَةِ: ﴿كُلَا نَمِدْ هَؤُلَاءِ وَهَؤُلَاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا﴾.

وَوَجَدْتُ فِي الْكِتَابِ أَيْضًا أَنَّ هَؤُلَاءِ الْعَبَاقِرَةِ الَّذِينَ قَدَّمُوا لِلْبَشَرِيَّةِ نَفْعًا وَنَتَاجًا وَلَمْ يَعْمَلُوا لِلآخرةِ. وَبِالْخُصُوصِ غَيْرِ الْمُؤْمِنِينَ بِاللهِ وَلِقَائِهِ. وَجَدْتُهُمْ أَسْعَدُوا النَّاسَ أَكْثَرَ مِنْ أَنفُسِهِمْ، وَأَفْرَحُوا أَرْوَاحَ الْآخَرِينَ أَكْثَرَ مِنْ أَرْوَاحِهِمْ، فَإِذَا بَعْضُهُمْ يَنْتَهِرُ، وَبَعْضُهُمْ يَثُورُ مِنْ وَاقِعِهِ وَيَغْضِبُ مِنْ حَيَاتِهِ، وَآخَرُونَ مِنْهُمْ يَعِيشُونَ بِؤْسًا وَضَنْكًا.

وَسَأَلْتُ نَفْسِي: مَا هِيَ الْفَائِدَةُ إِذَا سَعَدَ بِي قَوْمٌ وَشَقِيقَتْ أَنَا، وَانْتَفَعَ بِي مَلَأْ وَحْرَمَتْ أَنَا؟!

وَأَسْعَدَ الْكَثِيرَ وَأَنْتَ تَشْقِي      وَأَضْحَكَتِ الْأَنْفَامَ وَأَنْتَ تَبْكِي  
وَوَجَدْتُ أَنَّ اللَّهَ أَعْطَى كُلَّ أَحَدٍ مِنْ هَؤُلَاءِ الْبَارِزِينَ مَا أَرَادَ، تَحْقِيقًا لَوَعْدِهِ، فَجَمِيعُهُمْ حَصَلَ عَلَى جَائِزَةِ نُوبَلِ، لَأَنَّهُ أَرَادَهَا وَسَعَى لَهَا، وَمِنْهُمْ مَنْ تَبَوَّأَ الصِّدَارَةَ فِي الشَّهَرَةِ، لَأَنَّهُ بَحْثَ عَنْهَا وَشَغْفَ بِهَا، وَمِنْهُمْ مَنْ وَجَدَ الْمَالَ، لَأَنَّهُ هَامَ بِهِ وَأَحَبَّهُ، وَمِنْهُمْ عَبَادُ اللَّهِ الصَّالِحُونَ، حَصَلُوا عَلَى ثَوَابِ الدُّنْيَا وَحَسَنِ ثَوَابِ الْآخِرَةِ - إِنْ شَاءَ اللَّهُ -، يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضْوَانًا.

إِنَّ مِنَ الْمَعَادِلَاتِ الصَّحِيحَةِ الْمُقْبُولَةِ: أَنَّ الْمَفْمُورَ السَّعِيدَ الْوَاثِقَ مِنْ مَنْهُجِهِ وَطَرِيقِهِ، أَنْعَمَ حَظًّا مِنَ الْلَّامِعِ الشَّهِيرِ الشَّقِيقِ بِمَبَادِئِهِ وَفَكْرِهِ.

إِنَّ رَاعِيَ الْإِبْلِ الْمُسْلِمِ فِي جَزِيرَةِ الْعَرَبِ أَسْعَدَ حَالًا بِإِسْلَامِهِ مِنْ «تُولُوْسْتُوْيِ» الْكَاتِبِ الرَّوَائِيِّ الشَّهِيرِ، لَأَنَّ الْأَوَّلَ قَضَى حَيَاتَهُ مَطْمَئِنًا رَاضِيًّا

ساكناً يعرف مصيره ومنتقبه، والثاني عاش ممزق الإرادة، بعشر الجهد، لم يبرد غليله من مراده، ولا يعرف مستقبله.

عند المسلمين أعظم دواء عرفته البشرية، وأجل علاج اكتشفته الإنسانية. إنه الإيمان بالقضاء والقدر، حتى قال بعض الحكماء: لن يسعد في الحياة كافر بالقضاء والقدر. وقد أعدتُ عليك هذا المعنى كثيراً، وعرضته لك في أساليب شتى، وأنا على عمد، لأنني أعرف من نفسي ومن كثير مثلي أننا نؤمن بالقضاء والقدر فيما نحبه، وقد نتسخط عليه فيما نكرهه، ولذلك كان شرط الله وميثاق الوحي: «أن تؤمن بالقدر خيره وشره، حلوه ومره».

### فِي الْمُؤْمِنِ

#### وَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ

أسوق هنا قصة لظهور سعادة من رضي بالقضاء، وحيرة وتكدر وشك من سخط من القضاء:

فهذا كاتب أمريكي لامع، اسمه «بودلي»، مؤلف كتاب «رياح على الصحراء»، و«الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ» وأربعة عشر كتاباً أخرى، وقد استوطن عام ١٩١٨م أفريقيا الشمالية الغربية، حيث عاش مع قوم من الرحل البدو المسلمين، يصلون ويصومون ويدركون الله. يقول عن بعض مشاهده وهو معهم: هبّت ذات يوم عاصفة عاتية، حملت رمال الصحراء وعبرت بها البحر الأبيض المتوسط، ورمّت بها وادي الرون في فرنسا، وكانت العاصفة

حارة شديدة الحرارة، حتى أحسستُ كأنَّ شعر رأسي يتزعزع من منابته لفرط وطأة الحرّ، فأحسستُ من فرط الغيظ كأنني مدفوع إلى الجنون، ولكنَّ العرب لم يشكوا إطلاقاً، فقد هزُوا أكتافهم وقالوا: قضاء مكتوب. واندفعوا إلى العمل بنشاط، وقال رئيس القبيلة الشيخ: لم نفقد الشيء الكثير، فقد كنا خلقيين بأن نفقد كل شيء، ولكن الحمد لله وشكراً، فإن لدينا نحو أربعين في المائة من ماشيتنا، وفي استطاعتنا أن نبدأ بها عملنا من جديد.

واثمَّة حادثة أخرى.. فقد كنا نقطع الصحراء بالسيارة يوماً فانفجر أحد الإطارات، وكان السائق قد نسي استحضار إطار احتياطي، وتولَّاني الغضب، وانتابني القلق والهمُّ، وسألتُ صاحبي من الأعراب: ماذا عسى أن نفعل؟ فذَّكَرُونِي بأن الاندفاع إلى الغضب لن يُجدي فتيلاً، بل هو خلائق أن يدفع الإنسان إلى الطيش والحمق، ومن ثم درجتُ بنا السيارة وهي تجري على ثلاثة إطارات ليس إلا، لكنها ما لبثت أن كفَّت عن السير، وعلمت أن البنزين قد نفد، وهناك أيضاً لم تثر ثائرة أحد من رفافي الأعراب، ولا فارقهم هدوءُهم، بل مضوا يذرعون الطريق سيراً على الأقدام، وهم يترئّمون بالغناء!

قد أقنعتي الأعوام السبعة التي قضيتها في الصحراء بين الأعراب الرحَّل، أن الملائكة، ومرضى النفوس، والسكنرين، الذين تحفل بهم أمريكا وأوروبا، ما هم إلا ضحايا المدنية التي تتخذ السرعة أساساً لها.

إنني لم أغان شيئاً من القلق قطُّ، وأنا أعيش في الصحراء، بل هنالك في جنة الله، وجدتُ السكينة والقناعة والرضا، وكثيرون من الناس يهزؤون بالجبرية التي يؤمن بها الأعراب، ويُسخرون من امثالهم للقضاء والقدر.

ولكن من يدري؟ فلعلَّ الأعراب أصابوا كبد الحقيقة، فإنني إذ أعود بذاكري إلى الوراء... وأستعرض حياتي، أرى جلياً أنها كانت تتشكل في فترات متباude تبعاً لحوادث تطرأ عليها، ولم تكن قطُّ في الحسبان أو مما أستطيع له دفعاً، والعرب يطلقون على هذا اللون من الحوادث اسم: «قدر» أو «قِسْمة» أو «قضاء الله»، وسمّه أنت ما شئت.

وخلاصة القول: إنني بعد انقضاء سبعة عشرة عاماً على مغادرتي الصحراء، ما زلتُ أتخد موقف العرب حيال قضاء الله، فأقابل الحوادث التي لا حيلة لي فيها بالهدوء والامتثال والسكينة، ولقد أفلحتُ هذه الطياع التي اكتسبتها من العرب في تهدئة أعصابي أكثر مما تفلح آلاف المسكنات والعقاقير!... اهـ.

أقول: إن أعراب الصحراء تلقنوا هذا الحق من مشكاة محمد ﷺ وإن خلاصة رسالة المучوم هي إنقاذ الناس من التّيّه، وإخراجهم من الظلمات إلى النور، ونفض التراب عن رؤوسهم، ووضع الآصار والأغلال عنهم. إنَّ الوثيقة التي بُعِثَ بها رسول الهدى ﷺ فيها أسرار الهدوء والأمن، وبها معالم النجاة من الفشل، فهي اعتراف بالقضاء وعمل بالدليل، ووصول إلى غاية، وسعي إلى نجاة، وكدح بنتيجة. إن الرسالة الريانية جاءت لتحدد لك موقعك في الكون المأнос، ليسكن خاطرك، ويطمئن قلبك، ويزول همك، ويذكُّر عملك، ويجمُّل خلقك، لتكون العبد المثالى الذي عرَّف سرَّ وجوده، وأدرك القصد من نشأته.

## المنهج وَسَط

﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا﴾.

السعادة في الوَسَط، فلا غلوّ ولا جفاء، ولا إفراطًا ولا تفريط، وإن الوسطية منهج رباني حميد يمنع العبد من الحيف إلى أحد الطرفين. إن من خصائص الإسلام أنه دين وَسَط، فهو وَسَط بين اليهودية والنصرانية: اليهودية التي حملت العلم وألفت العمل، والنصرانية التي غالبت في العبادة واطرحت الدليل، فجاء الإسلام بالعلم والعمل، والروح والجسد، والعقل والنقل.

وإن مما يسعدك في حياتك الوسطية، الوسطية في عبادتك: فلا تغلو فتنهك جسمك وتقضي على نشاطك ومداومتك، ولا تجفو فتطرح النوافل وتخدش الفرائض وتركن إلى التسويف. وفي إنفاقك: فلا تتلف أموالك وتبيد دخلك فتبقى حسيراً مُمْلِقاً، ولا تمسك عطاءك وتبخل بنوالك، فتبقى ملوماً محروماً. ووسط في خلقك: بين الجد المفرط واللذين المتداعي، بين العبوس الكالح والضحك المتهافت، بين العزلة الموحشة والخاطة الزائدة على الحد.

إنه منهج الاعتدال في أخذ الأمور، والحكم على الأشياء، ومعاملة الآخرين، فلا زيادة يطفو بها كيل القيم، ولا نقص يضمحل به أصل الخير، لأن الزيادة تَرَفُّ وَسُرْفُ، والنقص جفاء وإحفاء: ﴿فَهَدَى اللَّهُ الَّذِينَ آتَيْنَا لَمَا أَخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحُقْقِ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾.

إن الحسنة بين السَّيِّئتين: سيئة الإفراط وسيئة التفريط، وإن الخير بين الشَّرَّين: شرُّ الغلو وشرُّ المجافاة، وإن الحق بين الباطلَيْن: باطل الزيادة وباطل النقص، وإن السعادة بين الشقاقيْن: شقاء التهور وشقاء النكوص.



### لَا هَذَا وَلَا هَذَا

يقول مطرُّف بن عبد الله: أشرُّ السَّيِّر الحقيقة. وهو الذي يجتهد في السير حتى يضرُّ نفسه ودابته. وفي الحديث: «شرُّ الرُّعاء الحطمة». وهو الذي يتعرّض في ولادته لأهله أو من ولاد الله شأنه. إن الكرم بين الإسراف والبخل، وإن الشجاعة بين الجبن والتهور، وإن الحلم بين الحدة والتبلُّد، وإن البسمة بين العبوس والضحك، وإن الصبر بين القسوة والجزع، ولل Glover دواء هو سُوط عزم، وومضة همة، وبارقة من رجاء، **﴿إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾** صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرَ المَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالُّيْنَ **﴾**.



### وَقْفَةٌ

«لَيْسَ فِي الْوُجُودِ شَيْءٌ أَصْعَبُ مِنَ الصَّبَرِ، إِمَّا عَنِ الْمُحِبُّوبِ، أَوْ عَلَى الْمُكْرُوهَاتِ. وَخُصُوصًا إِذَا امْتَدَّ الزَّمَانُ، أَوْ وَقَعَ الْيَأسُ مِنَ الْفَرْجِ. وَتَلْكَ الْمَدَةُ تَحْتَاجُ إِلَى زَادٍ يُقْطَعُ بِهِ سَفْرُهَا، وَالْزَادُ يَتَنَوَّعُ مِنْ أَجْنَاسٍ:

فمنه: تلمُح مقدار البلاء وقد يمكن أن يكون أكثر.

ومنه: أنه في حال فوقها أعظم منها، مثل أن يُبْتَلَى بفقد ولد وعنه أعزُّ منه.

ومن ذلك: رجاء العَوْض في الدنيا.

ومنه: تلمُح الأجر في الآخرة.

ومنه: التلذُّذ بتصویر المدح والثناء من الخلق فيما يمدحون عليه، والأجر من الحق عز وجل.

ومن ذلك: أن الجَزَع لا يفيد، بل يفضح صاحبه.

إلى غير ذلك من الأشياء التي يقدحها العقل والفكر، فليس في طريق الصبر نفقة سواها، فينبغي للصابر أن يشغل بها نفسه، ويقطع بها ساعات ابلاه.



### مَنْ هُمُ الْأُولَيَاء

من صفات الأولياء: انتظار الأذان بالأسواق، والتَّهَافُت على تكبيرة الإحرام، والوَلَه بالصف الأول، ومداومة الجلوس في الروضة، وسلامة الصدر، وظهور مراسيم السنّة، وكثرة الذكر، والكلل للحلال، وترك ما لا يعني، والرضا بالكَفَاف، وتعلُّم الوحي كتاباً وسنة، وطلاقـة المُحِيَّـا، والتَّوْجِـع لصائب المسلمين، وترك الخلاف، والصبر للشدائد، وبذل المعروف.

التوسط في المعيشة أفضل ما يكون، فلا غنىً مطفيًا ولا فقرًا منسياً، وإنما ما كفى وشفى، وقضى الغرض، وأتى بالمقصود في المعيشة، فهو أجل العيش عائدًا، وأحسن القوت فائدةً.

والكافية: بيتُ تسْكُنَهُ، وزوجة تأوي إليها، ومركب حسن، وما يكفي من المال لسدّ الحاجة وقضاء اللازم.



### الله لطيف بعباده

أخبرني أحد أعيان مدينة الرياض أنه في عام ١٣٧٦هـ، ذهب مجموعة من البحارة من أهل الجبيل إلى البحر، يريدون اصطياد السمك، ومكثوا ثلاثة أيام بلياليهنَّ لم يحصلوا على سمكة واحدة، وكانوا يصلون الصلوات الخمس، وبجانبهم مجموعة أخرى لا تسجد لله سجدة، ولا تصلِّي صلاة، وإذا هم يصيدون، ويحصلون على طلبهم من هذا البحر، فقال بعض هؤلاء المجموعة: سبحان الله! نحن نصلِّي لله عز وجلَّ صلاة، وما حصلنا على شيء من الصيد، وهؤلاء لا يسجدون لله سجدة وها هو صيدهم!! فوسوس لهم الشيطان بترك الصلاة، فتركوا صلاة الفجر، ثم صلاة الظهر، ثم صلاة العصر، وبعد صلاة العصر أتوا إلى البحر فصادوا سمكة، فأخرجوها وبقرروا بطنها، فوجدوا فيها لؤلؤة ثمينة، فأخذها أحدهم بيده، وقلَّبها ونظر إليها، وقال: سبحان الله! لما أطعمن الله ما حصلنا عليها، ولما عصيناه حصلنا عليها!! إن هذا الرزق فيه نظر. ثم أخذ اللؤلؤة ورمى بها في البحر، وقال: يعوضنا الله، والله لا آخذها وقد حصلتْ لنا بعد أن تركنا الصلاة.

هيا ارتحلوا بنا من هذا المكان الذي عصينا الله فيه، فارتحلوا ما يقارب ثلاثة أميال، ونزلوا هناك في خيمتهم، ثم اقتربوا من البحر ثانية، فصادوا سمكة الكنعد، فبقرروا بطنها فوجدوا اللؤلؤة في بطن تلك السمكة، وقالوا: الحمد لله الذي رزقنا رزقاً طيباً. بعد أن بدؤوا يصلّون ويدّكرون الله ويستغفرون، فأخذوا اللؤلؤة. ا.هـ.

فانظر كيف كان من ذي قبل، في وقت معصية، وكان رزقاً خبيثاً، وانظر كيف أصبح الآن في وقت طاعة، وأصبح رزقاً طيباً. ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتِنَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ﴾.

إنه لطف الله، ومن ترك شيئاً لله عوضه الله خيراً منه.

يذكرني هذا بقصة لعليٍّ - رضي الله عنه -، وقد دخل مسجد الكوفة ليصلّي ركعتي الضحى، فوجد غلاماً عند الباب، فقال: يا غلام، احبس بغلتي حتى أصلّي. ودخل على المسجد، يريد أن يعطي هذا الغلام درهماً، جزاء حبسه للبغلة، فلما دخل على المسجد، أتى الغلام إلى خطام البغلة، فاقتلعه من رأسها وذهب به إلى السوق لبيعه، وخرج على فما وجد الغلام، ووجد البغلة بلا خطام، فأرسل رجلاً في أثره، وقال: اذهب إلى السوق، لعلَّه يبيع الخطام هناك. وذهب الرجل، فوجد هذا الغلام يحرج على الخطام، فشرأه بدرهم، وعاد يخبر علياً، قال سبحان الله! والله لقد نويت أن أعطيه درهماً حلالاً، فأبى إلا أن يكون حراماً.

إنه لطف الله عز وجل، يلاحق عباده أينما ساروا وأينما حلوا وأينما ارتحلوا: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتَلَوُّ مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفْيِضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالٍ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ﴾.



### ﴿وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾

وقد ذكر التتوخي في كتابه «الفرج بعد الشدة» ما يناسب هذا المقام: أن رجلاً ضاقت عليه الحيل، وأغلقت عليه أبواب المعيشة، وأصبح ذات يوم هو وأهله لا شيء في بيتهما، قال: فبقيت أنا وأهلياليوم الأول جوعى وفي الثاني، فلما دنت الشمس للمغيب، قالت لي زوجتي: اذهب وانطلق، والتمس لنا رزقاً أو طعاماً أو أكلاً، فقد أشرفنا على الموت. قال: فتذكريْتُ امرأة قريبة لي، فذهبت إليها وأخبرتُها الخبر، قالت: ما في بيتك إلا هذه السمكة وقد أنتت. قلت: على بها، فإننا قد أشرفنا على الهلاك. وذهبت بها وبقررت بطنها، فأخرجت منها لؤلؤة، بعثتها بآلاف الدنانير، وأخبرت قريبي، قالت: لا آخذ معكم إلا قسمى. قال: فاغتثت فيما بعد، وأثشت من ذلك بيتي، وأصلحت حالي، وتوسّعت في رزقي. فهو لطف الله سبحانه وتعالى ليس غيره.

﴿وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ﴾.

﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ بِنَا كُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾.

## ﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ﴾

حدَّثنا أحد الفضلاء من العُبَاد: أنه كان بأهله في الصحراء، في جهة الbadia، وكان عابداً قاتناً منيًّا ذاكراً لله. قال: فانقطعت المياه المجاورة لنا، وذهبَتُ ألتَّمس ماءً لأهلي، فوجدتُ أن الغدير قد جفَّ، فعُدْتُ إليهم، ثم التمسنا الماء يمنة ويسرة، فلم نجد ولو قطرة، وأدركنا الظماً، واحتاج أطفالى للماء، فتذكرتُ ربَّ العزة - سبحانه - القريب المجيب، فقامت فتيمَّمتُ، واستقبلتُ القبلة وصلَّيتُ ركعتين، ثم رفعتُ يديَّ و بكىَّ، وسالت دموعي، وسألتُ الله بإلحاح، وتذكرتُ قوله: ﴿أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ...﴾ الآية، ووالله ما هو إلا أن قمتُ من مقامي، وليس في السماء من سَحَابٍ ولا غَيْمٍ، وإذا بسحابة قد توَسَّطَت مكانِي ومنزلي في الصحراء، واحتكمتُ على المكان، ثم أَنْزَلْتُ ماءَها، فامتلأتِ الغدران من حولنا وعن يميننا وعن يسارنا، فشربنا واغتسلنا وتوضأنا، وحمدنا الله سبحانه وتعالى، ثم ارتحلتُ قليلاً خلفَ هذا المكان، وإذا الجدبُ والقحط، فعلمتُ أن الله ساقها لي بدعائي، فحمدتُ الله عَزَّ وجلَّ: ﴿وَهُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وَيُنَشِّرُ رَحْمَتَهُ وَهُوَ الْوَلِيُّ الْحَمِيدُ﴾.

إنه لابدَّ أن نلحَّ على الله سبحانه وتعالى، فإنه لا يصلح الأنفس، ولا يرزق ولا يهدي، ولا يوفِّق ولا يثبت، ولا يعين ولا يغيث، إلاَّ هو سبحانه وتعالى. والله ذَكَرَ أحدَ أَنْبِيائِه فقال: ﴿وَاصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَا رَغْبًا وَرَهْبًا وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ﴾.

## عَوْضُهُ اللَّهُ خَيْرًا مِنْهُ

ذكر ابن رجب وغيره أن رجلاً من العباد كان في مكة، وانقطعت نفقةه، وجاء جوعاً شديداً، وأشرف على الهالك، وبينما هو يدور في أحد أزقة مكة إذ عثر على عقد ثمين غالٍ نفيس، فأخذه في كمه وذهب إلى الحرم، وإذا برجل ينشد عن هذا العقد، قال: فوبيه له، فما أخطأ من صفتة شيئاً، فدفعته له العقد على أن يعطيه شيئاً. قال: فأخذ العقد وذهب، لا يلوي على شيء، وما سلمني درهماً ولا نثراً ولا قطميرأ. قلت: اللهم إني تركت هذا لك، فعوضني خيراً منه، ثم ركب جهة البحر فذهب بقارب، فهبت ريح هوجاء، وتصدع هذا القارب، وركب هذا الرجل على خشبة، وأصبح على سطح الماء تلعب به الريح يمنة ويسرة، حتى ألقته إلى جزيرة، ونزل بها، ووجد بها مسجداً وقوماً يصلون فصلئ، ثم وجد أوراقاً من المصحف فأخذ يقرأ، قال أهل تلك الجزيرة: أتفك تقرأ القرآن؟ قلت: نعم. قالوا: علّم أبناءنا القرآن. فأخذت أعلمهم بأجرة، ثم كتبت خطأ، قالوا: أتعلّم أبناءنا الخطأ؟ قلت: نعم. فعلمتهم بأجرة.

ثم قالوا: إن هنا بنتاً يتيمة كانت لرجل منا فيه خير وتوفي عنها، هل لك أن تتزوجها؟ قلت: لا بأس. قال: فتزوجتها، ودخلت بها فوجدت العقد ذلك بعينيه بعنقها. قلت: ما قصة هذا العقد؟ فأخبرت الخبر، وذكرت أن أباها أضاعه في مكة ذات يوم، فوجده رجل فسلمته إليه، فكان أبوها يدعوه في سجوده، أن يرزق ابنته زوجاً كذلك الرجل. قال: فأنا الرجل.

فدخل عليه العقد بالحلال، لأنه ترك شيئاً لله، فعوضه الله خيراً منه. «إِنَّ اللَّهَ حَلِيلٌ لَا يَقْبِلُ إِلَّا طَيِّبًا».

## إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ

إن لطف الله قريب، وإنه سميع مجيب، وإن التقصير منا، إننا بحاجة ماسةً إلى أن نلحّ وندعوه، ولا نملّ ولا نسام، ولا يقول أحدنا: دعوتُ دعوتُ فلم يُستَجِبْ لي. بل نمرّغ وجوهنا في التراب، ونهتف، ونلظُ بـ«يا ذا الجلال والإكرام»، ونعيّد ونبدي تلك الأسماء الحسنى والصفات العلّى، حتى يجيب الله سبحانه وتعالى طلبنا، أو يختار لنا خيرة من عنده سبحانه وتعالى، **﴿ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً﴾**.

ذكر أحد الدعاة في بعض رسائله أن رجلاً مسلماً ذهب إلى إحدى الدول والتّجأ بأهلها إليها، وطلب بأن تمنحه جنسية، فأغلقت في وجهه الأبواب، وحاول هذا الرجل كلّ المحاولة، واستفرغ جهده، وعرض الأمر على كلّ معارفه، فبارت الحيل، وسدّت السبل، ثم لقي عالماً ورعاً فشكّا إليه الحال، قال: عليك بالثلث الأخير من الليل، ادع مولاك، فإنه الميسر سبحانه وتعالى. وهذا معناه في الحديث: «إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ، إِذَا اسْتَعْنَتْ فَاسْتَعْنْ بِاللَّهِ، واعْلَمْ أَنَّ الْأَمَّةَ لَوْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَنْفِعُوكُمْ بِشَيْءٍ، لَمْ يَنْفِعُوكُمْ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكُمْ». قال هذا الرجل: فوالله لقد تركتُ الذهاب إلى الناس، وطلب الشفاعات، وأخذتُ أدّاوم على الثلث الأخير كما أخبرني هذا العالم، وكنتُ أهتف لله في السّحر وأدعوه، فما هو إلا بعد أيام، وتقدّمتُ بمعروضٍ عادي ولم أجعل بيني وبينهم واسطة، فذهب هذا الخطاب، وما هو إلا أيام وفوجئتُ في بيتي، وإذا أنا أدعى وأسلم الجنسية، وكانت في ظروف صعبة.

## ﴿اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ﴾

### الدقائق الغالية:

ذكر التتوخي: أن أحد الوزراء في بغداد . وقد سُمِّاه . اعتدى على أموال امرأة عجوز هناك، فسلبها حقوقها وصادر أملاكها، ذهبت إليه تبكي وتشتكى من ظلمه وجوره، فما ارتدع وما تاب وما أنس، قالت: لادعونَ الله عليك، فأخذ يضحك منها باستهزاء، وقال: عليك بالثالث الأخير من الليل . وهذا لجبروته وفُسْقَه يقول باستهزاء، فذهبت وداومت على الثالث الأخير، فما هو إلا وقت قصير إذ عُزل هذا الوزير وسلبتْ أمواله، وأخذ عقاره، ثم أقيم في السوق يُجلد تعزيراً له على أفعاله الناس، فمررت به العجوز، فقالت له: أحسنت! لقد وصفت لي الثالث الأخير من الليل، فوجدتُه أحسن ما يكون.

إن ذاك الثالث غالٍ من حياتنا، نفيس في أوقاتنا، يوم يقول رب العزة: «هل من سائل فأعطيه، هل من مستغفر فأغفر له، هل من داع فأجبيه».

لقد عشتُ في حياتي على أنني شابٌ، وسمعتُ سِماعات، وأثر في حياتي حادثات لا أنساها أبداً الدهر، وما وجدتُ أقرب من القريب، عنده الفرج، وعنه الغوث، وعنده اللطف سبحانه وتعالى.

ارتحلتُ مع نفر من الناس في طائرة من أبها إلى الرياض، في أثناء أزمة الخليج، فلما أصبحنا في السماء أُخْبِرْنَا أننا سوف نعود مرة ثانية إلى مطار أبها لخلل في الطائرة، وعدنا وأصلحوا ما استطاعوا إصلاحه، ثم

ارتحلنا مرة أخرى، فلما اقتربنا من الرياض أبْتَ العجلات أن تنزل، فأخذ يدور بنا على سماء الرياض ساعة كاملة، ويحاول أكثر من عشر محاولات، يأتي المطار ويحاول الهبوط فلا يستطيع، فيرتحل مرة أخرى، وأصابنا الهلع، وأصاب الكثير الانهيار، وكثير بقاء النساء، ورأيت الدموع تسيل على الخدود، وأصبحنا بين السماء والأرض ننتظر الموت أقرب من لمح البصر، وتذكرت كل شيء فما وجدت كالعمل الصالح، وارتحل القلب إلى الله عز وجل وإلى الآخرة، فإذا تفاهة الدنيا، ورخص الدنيا، وزهادة الدنيا، وأخذنا نكرر: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»، في هتاف صادق، وقام شيخ كبير مسن يهتف بالناس أن يلجؤوا إلى الله وأن يدعوه، وأن يستغفروه وأن ينبووا له.

وقد ذكر الله عن الناس أنهم: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفُلْكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لِهِ الدِّينَ﴾.

ودعونا الذي يجتب المضطر إذا دعاه، وألحنا في الدعاء، وما هو إلا وقت، ونعود للمرة الحادية عشرة والثانية عشرة، فنهبط بسلام، فلما نزلنا كأنا خرجنا من القبور، وعادت النفوس إلى ما كانت، وجفت الدموع، وظهرت البسمات، فما أعظم لطف الله سبحانه وتعالى.

فَإِنْ تَوَلَّتْ بِلَا يَانَا نَسِينَا  
كُمْ نَطْلُبُ اللَّهَ فِي ضُرِّيْحِلُّ بِنَا  
فَإِنْ رَجَعْنَا إِلَى الشَّاطِي عَصِينَا  
نَدْعُوْهُ فِي الْبَحْرِ أَنْ يُنْجِي سَفِينَتَنَا  
وَمَا سَقَطْنَا لَأَنَّ الْحَافِظَ اللَّهُ  
وَنَرْكَبُ الْجَوَّ فِي أَمْنٍ وَفِي دَعَةٍ

إنه لطف الباري سبحانه وتعالى، وعناته، ليس إلا.

## «من لنا وقت الضائقه؟»

ذكرت جريدة «القصيم» . وهي جريدة قديمة كانت تصدر في البلاد . ذكرت أن شاباً في دمشق حجز ليفسافر، وأخبر والدته أن موعد إقلاع الطائرة في الساعة كذا وكذا، وعليها أن توقظه إذا دنا الوقت، ونام هذا الشاب، وسمعت أمّه الأحوال الجوية في أجهزة الإعلام، وأن الرياح هوجاء، وأن الجو غائم، وأن هناك عواصف رملية، فأشفقت على وحيدتها وبخلت بابنها، فما أيقظته أملأ منها أن تفوته الرحلة، لأن الجو لا يساعد على السفر، وخففت من الوضع الطارئ، فلما تأكّدت من أن الرحلة قد فاتت، وقد أقفلت الطائرة بركابها، أتت إلى ابنها توقظه فوجده ميّتاً في فراشه.

﴿قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفْرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَاقِكُمْ ثُمَّ تَرْدُونَ إِلَى عَالَمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فِينَبُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾.

فرّ من الموت وفي الموت وقع.

وقد قالت العامة: «للناجي في البحر طريق» .

وإذا حضر الأجل فائي شيء يقتل الإنسان.



## من قصص الموت

ذكر الشيخ علي الطنطاوي في سيراته ومشاهداته: أنه كان بأرض الشام رجل له سيارة لوري، فركب معه رجل في ظهر السيارة، وكان في

ظهر السيارة نعش مهياً للأموات، وعلى هذا النعش شراع لوقت الحاجة، فأمطرت السماء وسائل الماء فقام هذا الراكب فدخل في النعش وتغطى بالشرع، وركب آخر فصعد في ظهر الشاحنة بجانب النعش، ولا يعلم أنَّ في النعش أحداً، واستمر نزول الغيث، وهذا الرجل الراكب الثاني يظنُّ أنه وحده في ظهر السيارة، وفجأة يُخرج هذا الرجل يده من النعش، ليرى: هل كفَّ الغيث أم لا؟ ولما أخرج يده أخذ يلوح بها، فأخذ هذا الراكب الثاني الهلع والجزع والخوف، وظنَّ أنَّ هذا الميت قد عاد حياً، فنسي نفسه وسقط من السيارة، فوقع على أمِّ رأسه فمات.

وهكذا كَتَبَ اللَّهُ أَنْ يَكُونَ أَجْلُهُ هَذِهِ الطَّرِيقَةُ. وَأَنْ يَكُونَ الْمَوْتُ بِهَذِهِ الْوَسِيلَةِ.

**كُلُّ شَيْءٍ بِقُضَائِهِ وَقَدَرِهِ**  
وعلى العبد أن يتذَكَّر دائمًا أنه يحمل الموت، وأنه يسعى إلى الموت، وأنه ينتظر الموت صباحً مسأء، وما أحسن الكلمة الرائعة التي قالها عليُّ ابن أبي طالب - رضي الله عنه - وهو يقول: «إن الآخرة قد ارتحلت مقبلة، وإن الدنيا قد ارتحلت مُدِيرَة، فكُونوا من أبناء الآخرة، ولا تكونوا من أبناء الدنيا، فإن اليوم عمل ولا حساب، وغداً حساب ولا عمل».

وهذا يفيينا أنَّ على الإنسان أن يتهيأ وأن يتجهز وأن يُصلح من حاله، وأن يُجدد توبته، وأن يعلم أنه يتعامل مع ربِّ كريم قوي عظيم لطيف.

إِنَّ الْمَوْتَ لَا يَسْتَأْذِنُ عَلَى أَحَدٍ، وَلَا يُحَابِي أَحَدًا، وَلَا يُجَامِلُ، وَلَيْسَ  
لِلْمَوْتِ إِنْذَارٌ مُبَكِّرٌ يُخْبِرُ بِهِ النَّاسَ، ﴿وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا  
تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ﴾.



﴿لَا تَسْتَأْخِرُونَ عَنْهُ سَاعَةً وَلَا تَسْتَقْدِمُونَ﴾

ذكر الطنطاوي أيضاً في سيراته ومشاهداته: أنَّه باصاً كان مليئاً  
بالركاب، وكان سائقه يلتفتُ يمنة ويسرة، وفجأة وقف، فقال له الركاب: لمَ  
تقف؟ قال: أقف لهذا الشيخ الكبير الذي يُشير بيده ليركب معنا. قالوا: لا  
نرى أحداً، قال: انظروا إليه. قالوا: لا نرى أحداً! قال: هو أقبل الآن ليركب  
معنا. قالوا كلام: والله لا نرى أحداً من الناس! وفجأة مات هذا السائق  
على مقعد سيارته.

لقد حضرت منيَّته، وحَلَّتْ وفاته، وكان هذا سبباً، ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لَا  
يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ﴾. إنَّ الإِنْسَانَ يَجِدُ مِنَ الْمُخَاوِفِ، وَيَنْخُلُ  
قَلْبَهُ مِنْ مَظَانِ الْمَنَاهِي، وَإِذَا بِالْمَآمِنِ تُقْتَلُهُ، ﴿الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْرَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ  
أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرُءُوا عَنْ أَنفُسِكُمُ الْمُوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾. وَالْعَجِيبُ  
فِيهَا أَنَّا لَا نَفْكِرُ فِي لِقَاءِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَلَا فِي حَقَارَةِ الدُّنْيَا، وَلَا فِي قَصَّةِ  
الْإِرْتِهَالِ مِنْهَا إِلَّا إِذَا وَقَعْنَا فِي الْمُخَاوِفِ.



## ضلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلَّا إِيَاهُ

في عام ١٤١٢هـ سافرتُ من الرياض إلى مدينة الدمام، فوصلتُ ما يقارب الساعة الثانية عشرة ظهراً، ونزلتُ المطار وأنا أريد صديقاً لي، ولكنه كان في عمله ولا يخرج إلا متأخراً، فذهبتُ إلى فندق هناك، وأخذت سيارة إلى ذاك المكان، فلما دخلت الفندق لم أجد فيه كثير ناس، وليس الموسم موسم عطل ولا زوار، واستأجرتُ غرفة في الفندق وكانت في الدور الرابع، بعيدة عن الموظفين وعن العمال، ولا أحد معي في الفندق، ودخلت الغرفة ووضعتُ حقيبتي على السرير، وأتيتُ لأتواضاً، وأغلقتُ علىَّ غرفة الوضوء، فلما انتهيتُ من الوضوء أتيتُ لأفتح الباب فوجدتُه مغلقاً لا يفتح، وحاولتُ أن أفتح الباب بكل وسيلة، ولكن ما افتح لي، وأصبحت داخل هذا المكان الضيق، فلا نافذة تشرف، ولا هاتف أتصل به، ولا قريب أناديه، ولا جار أدعوه، وتذكَّرتُ ربَّ العزة سبحانه، ووقفتُ في مكاني ثلث ساعة، لكنها كأنها ثلاثة أيام، ثلث ساعة سال العرق، ورجف منها القلب، واهتزَّ منها الجسم لقضاياها، منها: أنه في مكان غريب عجيب، ومنها: أن الأمر مفاجئ، ومنها: أنه ليس هناك اتصال فيُخَبِّرُ صديق أو قريب، ثم إن المكان ليس لائقاً، وأتت العبر والذكريات، وماجت الأحداث في ثلث ساعة.

قد يضيقُ العُمُرُ إِلَّا سَاعَةً      وَتَضَيِّقُ الْأَرْضُ إِلَّا مَوْضِعاً

وفي الأخير فكَّرت أن أهَّزَ الباب هَّزاً، وبالفعل بدأتُ بهَّزَ الباب بجسم ناحلٍ ضعيف، مرتبك، واكتشفتُ أن قطعة الحديد تفتح رويداً رويداً كعقرب الساعة، فآهَّزَ الباب وإذا تعبتُ وقفتُ، ثم أواصل فإذا تعبتُ وقفتُ، وفي

النهاية فُتح الباب. وكأنني خرجمت من قبر، وعدت إلى غرفتي، وحمدت الله على ما حدث، وذكرت ضعف الإنسان، وقلة حيلته، وملاحة الموت له، وذكرت تقصيرنا في أنفسنا وفي أعمارنا، ونسينا الآخرين.

﴿وَأَتَقُوَا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ﴾.

﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُّشَيَّدَةٍ﴾.

وقرأتُ في هذا الباب عجائب، وسمعتُ فيه غرائب، فالرجل يذهب إلى الموت وإذا هي الحياة، ويذهب آخر إلى الحياة فإذا هو الموت المحقق، وآخر يطلب العلاج فإذا هو الهاك، وثاني يفادي بنفسه ويطلب الهاك مظانه فإذا هو الناجي. فسبحان الخالق المدبر الحكيم جل في علاه !!



### فربما صحت الأجسام بالعلل

ذكر أهل السّير: أن رجلاً أصابه الشلل، فأقعد في بيته، ومرت عليه سنوات طوال من الملل واليأس والإحباط، وعجز الأطباء في علاجه، وبلغوا أهله وأبناءه، وفي ذات يوم نزلت عليه عقرب من سقف منزله، ولم يستطع أن يتحرك من مكانه، فأتت إلى رأسه وضررته برأسها ضربات ولدغته لدغات، فاهتز جسمه من أخمص قدميه إلى مشاش رأسه، وإذا بالحياة تدب في أعضائه، وإذا بالبرء والشفاء يسير في أنحاء جسمه، وينتفض الرجل ويعود نشيطاً، ثم يقف على قدميه، ثم يمشي في غرفته، ثم يفتح بابه، ويأتي أهله وأطفاله، فإذا الرجل واقفاً، فما كانوا يصدقون، وكادوا من الذهول يُصعقون، فأخبرهم الخبر.

فسبحان الذي جعل علاج هذا الرجل في هذا!!

وقد ذكرتُ هذا لبعض الأطباء فصدقَ المقوله، وذكرَ أن هناك مصلأً ساماً يُستخدم بتحفيض كيماوي، ويعالج به هؤلاء المشفولون.  
فجلَّ اللطيف في علاجه، ما أنزل داءً إلا وأنزل له دواءً.



### وللأولياء كرامات

هذا صلة بن أشيم العابد الزاهد من التابعين: يذهب إلى الشمال ليجاهد في سبيل الله، ويضمُّه الليل فيذهب إلى غابة ليصلي فيها، ويدخل بين الشجر ويتوسّأ، ويقوم مصلياً، وينهدُ عليه أسدٌ كاسر، ويقترب من «صلة» وهو في صلاته، ويدور به، وصلة في تبُّله مستمر، ولم يقطع صلاته وذِكره، ويسلّم صلة بن أشيم من ركعتين، ثم يقول للأسد: إن كنت أُمرتَ بقتلي فقلّني، وإن لم تُؤمر فاتركني أناجي ربي. فأرخى الأسد ذيله وذهب من المكان، وترك صلة يصلي.

ولك أن تنظر في «البداية والنهاية» وغيرها من كتب التاريخ، وهذا مذكور عن «سفينة» مولى رسول الله ﷺ في كتب تراجم الصحابة، أنه أتى هو ورفقته معه من ساحل البحر، فلما نزلوا البرَّ فإذا بأسد كاسر مُقبل يريدهم، فقال سفينة: يا أيها الأسد أنت أنا من أصحاب رسول الله ﷺ وأنا خادمه، وهؤلاء رفقتي ولا سبيل لك علينا. فولَّ الأسد هارباً، وزأر زارة كاد يملاً بها ربع المكان.

وهذه الواقع والأحداث لا ينكرها إلا مكابر، وإنما في سنن الله في خلقه ما يشهد بمثل هذا، ولو لا طول المقام لأوردت عشرات القصص الصحيحة الثابتة في هذا الباب، لكن يكفيك دلالة من هذا الحديث، لتعلم أن هناك ربًا لطيفاً حكيمًا لا تغيب عنه خائبة. إن علم الله يلاحق الناس، ولطفه سبحانه وتعالى وشهادته واطلاعه: ﴿مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَىٰ ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَىٰ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعْهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا﴾.



### كفى بالله وكيلًا وشهيدًا

ذكر البخاري في صحيحه: أن رجلاً من بنى إسرائيل طلب من رجل أن يُقرضه ألف دينار، قال: هل لك شاهد؟ قال: ما معك شاهد إلا الله. قال: كفى بالله شهيداً. قال: هل معك وكيل؟ قال: ما معك وكيل إلا الله. قال: كفى بالله وكيلًا. ثم أعطاه ألف دينار، وذهب الرجل وكان بينهما موعد وأجل مسمى، وبينهما نهر في تلك الديار، فلما حان الموعد أتى صاحب الدنانير ليعيدها لصاحبها الأول، فوقف على شاطئ النهر، يريد قارباً يركبه إليه، فما وجد شيئاً، وأتى الليل وبقي وقتاً طويلاً، فلم يجد من يحمله، فقال: اللهم إنك سأليتني شهيداً فما وجدت إلا أنت، وسألني كفيلاً فما وجدت إلا أنت، اللهم بلغه هذه الرسالة. ثم أخذ خشبة فنقرها وأدخل الدنانير فيها، وكتب فيها رسالة، ثم أخذ الخشبة ورمها في النهر، فذهبت بإذن الله، وبلطف الله، وبعناية الله سبحانه وتعالى، وخرج ذاك الرجل

صاحب الدنانير الأول ينتظر موعد صاحبه، فوقف على شاطئ النهر وانتظر فما وجد أحداً، فقال: لم لا آخذ حطباً لأهل بيتي؟ فعرضت له الخشبة بالدنانير، فأخذها وذهب بها إلى بيته، فكسرها فوجد الدنانير والرسالة.

لأن الشهيد سبحانه وتعالى أعلم، ولأن الوكيل أدى الوكالة، فتعالى الله في علاه.

﴿وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ﴾.

﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾.



### وقفة

قال لبيد:

فاكذب النفس إذا حدثتها  
إن صدق النفس يُزري بالأمل

وقال البستي:

أفْدِ طَبَعَكَ المكدوَدَ بالهمِ راحَة  
تجمَّعَ عَلَيْهِ بِشَيْءٍ مِّنَ المَرْجُ  
ولكنْ إِذَا أَعْطَيْتَهُ ذَاكَ فَلَيَكُنْ  
بِمِقْدَارِ مَا يُعْطَى الطَّعَامُ مِنَ الْمَح

وقال أبو علي بن الشبل:

بحفظِ الجَسْمِ تَبْقَى النَّفْسُ فِيهِ  
بقاءَ النَّارِ تُحْفَظُ بِالْوَعَاءِ  
فَبِالْيَأسِ الْمُمْضِ فَلَا تُمْتَهَا  
وَلَا تَمْدُدُهَا طَوْلَ الرَّجَاءِ

وَعِدْهَا فِي شَدَائِدِهَا رَخَاءٌ  
وَذِكْرُهَا الشَّدَائِدُ فِي الرَّخَاءِ  
يُعَدُّ صَلَاحُهَا هَذَا وَهَذَا  
وَبِالْتَّرْكِيبِ مَنْفَعَةُ الدَّوَاءِ



### أَطْبَ مَطْعُمَكَ تَكُنْ مُسْتَجَابَ الدُّعْوَةِ

كان سعد بن أبي وقاص يدرك هذه الحقيقة، وهو أحد العشرة المبشرين بالجنة، وقد دعا له عليه السلام بسداد الرمي وإجابة الدعوة، فكان إذا دعا أُجيبت دعوته كفلاً الصبح.

أرسل عمر - رضي الله عنه - أناساً من الصحابة يسألون عن عدل سعد في الكوفة، فأثنى الناس عليه خيراً، ولما أتوا في مسجد حي لبني عبس، قام رجل فقال: أما سألتمني عن سعد؟ فإنه لا يعدل في القضية، ولا يحكم بالسُّوَيْةِ، ولا يمشي مع الرعية. فقال سعد: اللهم إن كان قام هذا رباءً وسمعة فاعمَ بصره، وأطل عمره، وعرّضه للفتن. فطال عمرُ هذا الرجل، وسقط حاجيَاه على عينيه، وأخذ يتعرّض للجواري ويغمزهن في شوارع الكوفة، ويقول: شيخ مفتون، أصابتني دعوة سعد.

إنه الاتصال بالله عز وجل، وصدق النية معه، والوثوق بموعده، تبارك الله رب العالمين.

وفي «سيرة أعلام النبلاء»: عن سعد أيضاً: أن رجلاً قام يسبُ علياً - رضي الله عنه -، فدافع سعد عن علي، واستمر الرجل في السبِّ والشتم، فقال سعد: اللهم اكفني بما شئتَ. فانطلق بغير من الكوفة فاُقبل

مسرعاً، لا يلوى على شيء، وأخذ يدخل من بين الناس حتى وصل إلى الرجل، ثم داسه بخفيه، حتى قتله أمام مشهد ومرأى من الناس.

﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ﴾.

وإنني أعرض لك هذه القصص لتزداد إيماناً ووثقاً بموعد ربك، فتدعوه وتناجيه، وتعلم أن اللطف لطفه سبحانه، وأنه قد أمرك في محكم التزيل فقال: ﴿أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾ . ﴿وَإِذَا سَأَلْتُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دُعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ﴾ .

لقد استدعي الحاج الحسن البصري ليبيطش به، وذهب الحسن وما في ذهنه إلا عنابة الله ولطف الله، والوثوق بوعد الله، فأخذ يدعوه، ويهتف بأسمائه الحسنى، وصفاته العلى، فيحول الله قلب الحاج، ويقذف في قلبه الرعب، فما وصل الحسن إلا وقد تهيا الحاج لاستقباله، وقام إلى الباب، واستقبل الحسن، وأجلسه معه على السرير، وأخذ يطيب لحيته، ويترفّق به، ويلين له في الخطاب!!

فما هو إلا تسخير رب العزة والجلال.

إن لطف الله يسري في العالم، في عالم الإنسان، في عالم الحيوان، في البر والبحر، في الليل والنهار، في المتحرك والساكن، ﴿وَإِنْ مَنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِلَهٌ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾ .

صح أن سليمان عليه السلام قد أُوتى منطق الطير، خرج يستسقي بالناس، وفي طريقه من بيته إلى المصلى رأى نملة قد رفعت رجليها تدعوا

رب العزة، تدعوا الإله الذي يعطي ويمنح وياطف ويغيث، فقال سليمان: أيها الناس، عودوا فقد كُفُيتُم بدعاء غيركم.

فأخذ الغيث ينهم بدعاء تلك النملة، النملة التي فهم كلامها سليمان عليه السلام، وهو يزحف بجيشه الجرار، فتعظم أخواتها في عالم النمل: ﴿قَالَتْ نَمْلَةٌ يَا أَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لَا يَحْطُمْنَكُمْ سُلَيْمَانٌ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾١٨﴿ فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِنْ قَوْلِهَا﴾.

في كثير من الأحيان يأتي لطف الباري سبحانه وتعالى بسبب هذه العجماءات.

وقد ذكر أبو يعلى في أثر قدسي أن الله يقول: «وعزّتي وجلالي، لولا شيوخ رُكَّع، وأطفال رُضَّع، وبهائم رُتَّع، لمنعتُ عنكم قطر السماء».



### وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّهِ

إن الهدى في عالم الطيور عرف ربه، وأذعن ملواه، وأخبت لخالقه، يقول الله عز وجل عن سليمان: ﴿وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَالِي لَا أَرَى الْهُدَى هُدَىًّا مَّا كَانَ مِنَ الْغَائِبِينَ \* لَا عَذَبَنِهُ عَذَابًا شَدِيدًا أَوْ لَا ذَبَحَنِهُ أَوْ لَا يَأْتِيَنِي بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ \* فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَاطْتُ بِمَا لَمْ تُحَاطْ بِهِ وَجَئْتُكَ مِنْ سَبَّا بِنْبَىٰ يَقِينٍ \* إِنِّي وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأَوْتَيْتُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ \* وَجَدْتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَزِينُ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ \* أَلَا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبَءَ فِي السَّمَاوَاتِ

وَالْأَرْضُ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلَمُونَ \* اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \*  
قَالَ سَنَنُظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْكَاذِبِينَ \* اذْهَبْ بِكِتَابِي هَذَا فَأَلْقِهِ إِلَيْهِمْ ثُمَّ  
تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانْظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ \*.

وذهب الهدهد، وكانت تلك القصة الطويلة، وانتهت إلى تلك النتائج التاريخية، وكان سببها هذا الطائر الذي عرف ربه، حتى قال بعض العلماء: عجيب! الهدهد أذكي من فرعون، فرعون كفر في الرخاء فما نفعه إيمانه في الشدّة، والهدهد آمن بربه في الرخاء، فنفعه إيمانه في الشدّة.

الهدهد قال: ﴿أَلَا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ الْخَبَءَ...﴾. وفرعون يقول: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي...﴾. إن الشقي من كان الهدهد أذكي منه، والنملة أفهم لمصيرها منه. وإن البليد من أظلمت سبله، وقطعت حباه، وتعطلت جواره عن النفع، ﴿لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبَصِّرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا﴾.

في عالم النحل لطف الله يسري، وخيره يجري، وعナイته تلاحق تلّكم الحشرة الضئيلة المسكينة، تنطلق من خليتها بتسخير من الباري، تلتّمس رزقها، لا تقع إلا على الطيب النقي الطاهر، تمصُّ الرحيق، تهيم بالورود، تعشق الزهر، تعود محمّلة بشراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس، تعود إلى خليتها لا إلى خلية أخرى، لا تضلُّ طريقها، ولا تحار في سبلها، ﴿وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنْ اتَّخِذِي مِنَ الْجَبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمَمَّا يَعْرِشُونَ \* ثُمَّ كُلِّي مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُّلَ رَبِّكَ ذَلِلاً يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفُ أَلْوَانِهِ فِيهِ شَفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾.

إن سعادتك من هذا القصص، ومن هذا الحديث، ومن هذه العبر: أن تعلم أن هناك لطفاً خفياً لله الواحد الأحد، فتدعوه وحده، وترجوه وحده، وتسأله وحده، وأنَّ عليك واجباً شرعاً نزل في الميثاق الرباني، وفي النهج السماوي أن تسجد له، وأن تشكره، وأن تتولَّه، وأن تتجه بقلبك إليه. إن عليك أن تعلم أن هذا البشر الكثير وهذا العالم الضخم، لا يُغفِّنون عنك من الله شيئاً، إنهم مساكين، إنهم كلهم محتاجون إلى الله، إنهم يطلبون رزقهم صباحَ مسأءَ، ويطلبون سعادتهم وصحتهم وعافيتهم وأشياءهم وأموالهم ومناصبهم من الله الذي يملك كل شيء.

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ﴾، إن عليك أن تعلم علم اليقين أنه لا يهديك ولا ينصرك، ولا يحميك ولا يتولاك، ولا يحفظك، ولا يمنحك إلا الله، إن عليك أن توحَّد اتجاه القلب، وتفرد الرب بالوحدانية والألوهية والسؤال والاستعانة والرجاء، وأن تعلم قدر البشر، وأن المخلوق يحتاج إلى الخالق، وأن الفاني يحتاج إلى الباقي، وأن الفقير يحتاج إلى الغني، وأن الضعيف يحتاج إلى القوي. والقوة والغنى والبقاء والعزة المطلقة يملكونها الله وحده.

إذا علمتَ ذلك، فاسعدْ بقربه وبعبادته والتبتل إليه، إن استغفرته غفر لك، وإن تبَّتَ إِلَيْه تابَ عليك، وإن سأَلَتَه أَعْطَاكَ، وإن طلبتَ منه الرزق رزقك، وإن استنصرتَه نصرك، وإن شكرتَه زادك.



## ارضٌ عن الله عزَّ وجلَّ

من لوازم «رضيَتْ بِاللهِ رِبِّاً، وَبِالإِسْلَامِ دِينًا، وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا». أن ترضى عن ربك سبحانه وتعالى، فترضى بأحكامه، وترضى بقضاءه وقدره، خيره وشره، حُلوه ومره.

إن الانتقائية بالإيمان بالقضاء والقدر ليست صحيحة، وهي أن ترضى فحسب عند موافقة القضاء لرغباتك، وتتسخّط إذا خالف مرادك وميّلك ، فهذا ليس من شأن العبد.

إن قوماً رضوا بربهم في الرخاء وسخطوا في البلاء، وانقادوا في النعمة، وعاندوا وقت النكمة، **﴿فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرٌ أَطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتْهُ فِتْنَةٌ أَنْقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَسِيرًا الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ﴾**.

لقد كان الأعراب يُسلِّمون، فإذا وجدوا في الإسلام رغداً بنزول غيث، ودرّ لبن، ونبت عشب، قالوا: هذا دين خير. فانقادوا وحافظوا على دينهم. فإذا وجدوا الأخرى، جفافاً وقحطًا وجدياً واصحاحلاً في الأموال وفناه للمرعى، نكسوا على أعقابهم وتركوا رسالتهم ودينهم.

هذا إذن إسلام الهوى، وإسلام الرغبة للنفس. إن هناك أناساً يرضون عن الله عز وجل، لأنهم يريدون ما عند الله، يريدون وجهه، يبتغون فضلاً من الله ورضواناً، يسعون للآخرة.

وبالاصطفافى المختار نوراً وهادياً رضيَّنَا بِكَ اللَّهَ مَرِبَّاً وَخَالقاً  
وَإِلَّا فَهُوَ تَلَاقٌ لَا يَسْتُرُ الْأَعْدَادِيَا قِيَامًا حِيَاةً نَظَمَ الْوَحْيُ سَيِّرَهَا

إن من يرشحه الله للعبودية ويصطفيه للخدمة ويجتبه لسدانة الملة، ثم لا يرضى بهذا الترشيح والاصطفاء والاجتباء، فهو حقيق بالسقوط الأبدى والهلاك السرمدي: **﴿آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْفَارَّانِ﴾**، **﴿وَلَوْ عِلِّمَ اللَّهُ فِيهِمْ خَيْرًا لَا سَمَعُوهُمْ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلَّوْهُمْ مُّعَرْضُونَ﴾**.

إن الرّضا ببوابة الديانة الكبرى، منها يلّج المقربون إلى ربّهم، الفرّحون بهداه، المنقادون لأمره، المستسلمون لحكمه.

قسم عَلَيْهِ غنائم حُبِّينِ، فأعطى كثيراً من رؤساء العرب ومتآخري العرب، وترك الأنصار، ثقة بما في قلوبهم من الرضى والإيمان واليقين والخير العميم، فكانهم عتبوا لأن المقصود لم يظهر لهم، فجمعهم عَلَيْهِ وفسر لهم السر في المسألة، وأخبرهم أنه معهم، وأنه يحبّهم، وأنه ما أعطى أولئك إلا تأليفاً لقلوبهم، لنقص ما عندهم من اليقين، وأما الأنصار فقال لهم: «أما ترضون أن ينطلق الناس بالشاء والبعير، وتنطلقون برسول الله عَلَيْهِ إلى رحالكم؟! الأنصار شعار، والناس دثار، رحم الله الأنصار، وأبناء الأنصار، وأبناء أبناء الأنصار، لو سلّك الناس شعباً ووادياً، وسلك الأنصار شعباً ووادياً لسلكتُ وادي الأنصار وشعب الأنصار». فغمّرتهم الفرحة، وملأتهم المسرّة، ونزلت عليهم السكينة، وفازوا برضاء الله ورضا رسوله عَلَيْهِ.

إن الذين يتطلعون إلى رضوان الله ويتشوّدون إلى جنة عرضها السماوات والأرض، لا يقبلون الدنيا بحذافيرها بدلاً من هذا الرضوان، ولا عوضاً عن هذا النوال العظيم.

أسلم أعرابيُّ بين يدي رسول الله ﷺ فأعطاه ﷺ بعض المال، فقال: يا رسول الله، ما على هذا بایعْتُك. فقال رسول الله ﷺ: «على ماذا بایعْتَنِي؟»، قال: بایعْتُك على أن يأتيني سهم طائش فيقع هنا (وأشار إلى حلقة) ويخرج من هنا (وأشار إلى قفاه). قال له: «إن تصدق الله يصدقك». وحضر المعركة، وجاءه سهم طائش ونفذ من نحره، ولقي ربه راضياً مرضياً.

تَلَكَ الْكُنُوزُ مِنَ الْجَوَاهِرِ وَالْذَّهَبِ  
مَا الْمَالُ وَالْأَيَّامُ مَا الدُّنْيَا وَمَا  
مَا هَذِهِ الْأَكْدَاسُ مِنْ أَغْلَى النَّشْبِ  
مَا الْمَجْدُ وَالْقَصْرُ الْمُنِيفُ وَمَا الْمُنْتَهِ  
تَفْنِي وَيَقِنِي اللَّهُ أَكْرَمُ مَنْ وَهَبَ  
لَا شَيْءٌ كُلُّ نَفِيسَةٍ مَرْغُوبَةٌ

ووَرَّعَ ﷺ ذات يوم أموالاً، فأعطى أناساً، قليلاً الدين، ضحى الأمانة، مقفرين في عالم المثل، وترك أناساً ثلمت سيوفهم في سبيل الله، وأنفقت أموالهم، وجُرحت أجسامهم في الجهاد والذب عن الملة، ثم قام ﷺ خطيباً في المسجد وأخبرهم بالأمر، وقال لهم: «إني أعطي أناساً لما جعل الله في قلوبهم من الجزع والطمع، وأدُعُّ أناساً لما جعل الله في قلوبهم من الإيمان - أو الخير - منهم: عمرو بن تغلب». فقال عمرو بن تغلب: كلمة ما أريد أن لي بها الدنيا وما فيها.

إنه الرضا عن الله عز وجل، الرضا عن حكم رسوله ﷺ، طلب ما عند الله، إنَّ الدُّنْيَا لَا تساوي عند الصحابي الواحد كلمة راضية باسمه ﷺ.

لقد كانت وُعود الرسول ﷺ لأصحابه ثواباً من عند الله، وجنة عنده ورضواناً منه، لم يَعْدْ ﷺ أحداً منهم بقصر أو ولادة إقليم أو حديقة. كان

يقول لهم: مَنْ يَفْعُلْ كَذَا وَلِهِ الْجَنَّةُ وَلَاَخْرَ: وَهُوَ رَفِيقِي فِي الْجَنَّةِ؟ لَأَنَّ الْبَذْلَ الَّذِي بَذَلُوهُ وَالْمَالَ الَّذِي أَنْفَقُوهُ وَالْجَهَدَ الَّذِي قَدَّمُوهُ، لَا جَزَاءَ لَهُ إِلَّا فِي الدَّارِ الْآخِرَةِ، لَأَنَّ الدِّنِيَا بِمَا فِيهَا لَا تَكَافِئُ الْمَجْهُودَ الْضَّخْمَ؛ لَأَنَّهَا ثُمَّ بَخِيسُ، وَعَطَاءُ رَخِيْصٍ وَبَذْلٍ زَهِيدٍ.

وعند الترمذى: يستأذن عمر - رضي الله عنه - رسول الله ﷺ في العمرة، قال: «لَا تَنْسَنَا مِنْ دُعَائِكَ يَا أَخِي».

وقائل هذه الكلمة هو رسول الهدى ﷺ، الإمام المعصوم، الذي لا ينطق عن الهوى، ولكنها كلمة عظيمة وثمينة ونفيسة، قال عمر فيما بعد: كلمة ما أريد أنَّ لي بها الدنيا وما فيها.

ولك أن تشعر أن رسول الله ﷺ، قال لك أنت بعينك: لا تنسنا من دعائك يا أخي:

هَجَرْنَا وَنَامَ الرَّكْبُ وَاللَّيلُ مَسْرُفٌ  
وَمَا نِمْتُ عَنْ ذِكْرِكَ يَا أَكْرَمَ الْبَشَرِ

لَأَنَّكَ أَفْعَمْتَ الْقُلُوبَ مَحْبَةً  
وَكَحَلَّتْ أَجْفَانَ الْلَّيَالِي سَنَةَ الْقَمَرِ

كان رضا رسول الله ﷺ عن ربه فوق ما يصفه الواصفون، فهو راضٍ في الغنى والفقير، راضٍ في السلم وال الحرب، راضٍ وقت القوة والضعف، راضٍ وقت الصحة والسقم، راضٍ في الشدة والرخاء.

عاش ﷺ مراةَ الْيُتُمْ، وأسَى الْيَتَمْ، ولوَعَةَ الْيَتَمْ فَكَانَ راضِيًّا، وَافْتَقَرَ ﷺ حَتَّىٰ مَا يَجِدْ دَقَّلَ التَّمَرَ - أَيْ رَدِيَّهُ -، وَكَانَ يَرِبِطُ الْحَجَرَ عَلَىٰ بَطْنِهِ مِنْ شَدَّةِ الْجَوْعِ، وَيَقْتَرِضُ شَعِيرًاً مِنْ يَهُودِي وَيَرْهَنُ دَرْعَهُ عَنْهُ، وَيَنَامُ عَلَىٰ الْحَصِيرِ

فيؤثر في جنبه، وتمر ثلاثة أيام لا يجد شيئاً يأكله، ومع ذلك كان راضياً عن الله رب العالمين: **﴿تَبَارَكَ الَّذِي إِنْ شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِّنْ ذَلِكَ جَنَانٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَيَجْعَلَ لَكَ قُصُورًا﴾**.

ورضي عن ربه وقت المواجهة الأولى، يوم وقف هو في حزب الله، ووقفت الدنيا . كل الدنيا . تحاربه بخيالها ورجلها، بعنادها بزخرفها، بزهوها بخيالها، فكان راضياً عن الله . رضي عن الله في الفترة الحرجة، يوم مات عمّه وماتت زوجته خديجة، وأوذى أشدّ الأذى، وكذب أشد التكذيب، وخدشت كرامته، ورمي في صدّقه، فقيل له: كذاب، وساحر، وكاهن ومجنون، وشاعر.

ورضي يوم طُرد من بلده، ومسقط رأسه، فيها مراتع صباح، وملعب طفولته، وأفانين شبابه، فيلتفت إلى مكة وتسيل دموعه، ويقول: **«إِنِّي أَحُبُّ بِلَادَ اللَّهِ إِلَيْيَّ، وَلَوْلَا أَنَّ أَهْلَكَ أَخْرَجُونِي مِنْكَ مَا خَرَجْتُ»**.

ورضي عن الله وهو يذهب إلى الطائف ليعرض دعوته، فيواجه بأقبع رد، وبأسوا استقبال، ويرمى بالحجارة حتى تسيل قدماه، فيرضي عن مولاه.

ويرضي عن الله وهو يخرج من مكة مرغماً، فيسيراً إلى المدينة ويطارد بالخيل، وتُوضع العرائيل في طريقه أينما ذهب.

يرضي عن ربه في كلّ موطن، وفي كلّ مكان، وفي كلّ زمان. يحضر أحداً عَزَّلَهُ اللَّهُ فيُشَجِّعُ رأسه، وتُكسر ثيته، ويُقتل عمّه، ويُذبح أصحابه، ويُغلب جيشه، فيقول: «صفوا ورائي لأشني على ربي».

يرضى عن ربه وقد ظهر حلف كافر ضده من المنافقين واليهود والشريكين، فيقف صامداً متوكلاً على الله، مفوضاً الأمر إليه.

وجزاء هذا الرضا منه ﷺ: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رِبُّكَ فَتَرْضَى﴾.



### هِتَافٌ فِي وَادِي نَخْلَةٍ

أَخْرَجَ مُحَمَّدُ الْمَعْصُومُ عَلَيْهِ الْمُغْرِبَةُ مِنْ مَكَّةَ حِيثُ أَهْلُهُ وَأَبْنَاؤُهُ وَدَارُهُ وَوَطْنُهُ، طُرِدَ وَشُرِدَ تَشْرِيداً، وَالتَّجَأَ إِلَى الطَّائِفَ فَقُوِّبِلَ بِالْتَكْذِيبِ وَجُوبِهِ بِالْجُحُودِ، وَتَهَاوِتَ عَلَيْهِ الْحِجَارَةُ وَالْأَذْيَى وَالسُّبُّ وَالشُّتْمَ.

فَعِينَاهُ بِدَمْعِ الْأَسْى تَكْفَانِ، وَقَدْمَاهُ بِدَمَاءِ الطَّهْرِ تَرْزَفَانِ، وَقَلْبَهُ بِمَرَارَةِ  
الْمَصِيَّبَةِ يَلْعَجُ، فَإِلَى مَنْ يَلْتَجَئُ؟ وَمَنْ يَسْأَلُ؟ وَإِلَى مَنْ يَشْكُوُ؟ وَإِلَى مَنْ  
يَقْصُدُ؟ إِلَى اللَّهِ، إِلَى الْقَوِيِّ إِلَى الْقَهَّارِ، إِلَى الْعَزِيزِ، إِلَى النَّاصِرِ.

اسْتَقْبَلَ مُحَمَّدٌ عَلَيْهِ الْمُغْرِبَةُ الْقَبْلَةَ، وَقَصَدَ رَبَّهُ، وَشَكَرَ مَوْلَاهُ، وَتَدَفَّقَ لِسَانَهُ  
بِعَبَاراتِ الشَّكْوَى وَصَادِقِ النَّجْوَى وَأَحْرَرَ الْطَّلْبَ، وَدَعَا وَأَلْحَّ وَبَكَى، وَشَكَا  
وَتَظَلَّمَ وَتَأَلَّمَ.

الْمَاقِيُّ مِنَ الْخَطَبِ وَبِبَكَاءٍ  
وَالْمَآسِيُّ عَلَى الْخَدُودِ ظِمَاءُ  
وَنَحَّتْهُ الرُّعَادُ وَالْأَنْوَاءُ  
وَشَفَاهُ الْأَيَّامِ تَلَثِّمُ وَجْهًا

اسْمَعْ سَوْلَانِي عَلَيْهِ الْمُغْرِبَةَ مَوْلَاهُ وَإِلَهِهِ لِيَلَّةَ نَخْلَةٍ، إِذْ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَشْكُو  
إِلَيْكَ ضَعْفَ قُوَّتِي وَقِلَّةَ حِيلَتِي وَهُوَوْنَانِي عَلَى النَّاسِ، أَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ،

ورب المستضعفين، وأنت ربِّي، إلى من تكلني؟ إلى قريب يتجهُّمني، أو إلى عدوٌ ملَكته أمرِي، إن لم يكن بك على غضبٍ فلا أبالي، غير أن عافيتك هي أسع لي، أعود بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلاح عليه أمر الدنيا والآخرة، أن ينزل بي غضبك، أو يحل بي سخطك، لك العتبى حتى ترضى، ولا حول ولا قوَّةٌ إلا بك».



## جوائز للرعييل الأول

﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتَحَّا قَرِيبًا﴾.

هذه غاية ما يتمناه المؤمنون وما يطلبه الصادقون وما يحرص عليه المفلحون.. رضوان الله وكفى، ولا أَجَلٌ من ذلك ولا أرفع ولا أسمى، ولا أثمن من رضوان الله. إن الرضا أَجَلُ المطالب وأنبل المقاصد وأسمى المواهب.

هنا في هذه الآية جاء رضا الله، بينما ذكر في موضع آخر الغفران: **﴿لِيغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخُرَ﴾**. وفي موطن ثانٍ التوبة: **﴿لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمَهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ﴾**. وفي ثالث العفو: **﴿عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لَمَأْذَنْتَ لَهُمْ﴾**.

أما هنا: فالرضوان المحقق، لأنهم بيايعونك تحت الشجرة وعلم الله ما في قلوبهم، فبيعُّتهم بيعة لأرواحهم الشمية عندهم لتزهق لرضاة الملك

الحق، وبيعة لأنفسهم النفيسة لتذهب لرضاة الواحد القهار، وبيعة لوجودهم وحياتهم، لأنَّ في موتهم حياة للرسالة، وفي قتلهم خلوداً للملة، وفي ذهابهم بقاءً للميثاق.

وعلم ما في قلوبهم من الإيمان المكين واليقين المتن، والإخلاص الصافي والصدق الواقي، لقد تعبوا وسهروا، وجاءوا وظمروا، وأصابهم الضرر والضيق، والمشقة والضنى، لكنه رَضي عنهم.

لقد فارقوا الأهل والأموال والأولاد والديار، وذاقوا مرارة الفراق ولوحة الغربة، ووعثاء السفر وكابة الارتحال، لكنه رَضي عنهم.

لقد شرِّدوا وطردوا وفُرِّقوا وتعبوا وأجهدوا، لكنه رَضي عنهم.

هل جزاء هؤلاء المجاهدين والمناضحين عن الملة: غنائم من إبل وبقر وغنم؟ هل مكافأة هؤلاء المناضلين عن الرسالة الذائِّن عن الدين: عروض مالية؟ هل تظنُّ أنه يُبَرِّدُ غليل هؤلاء الصفوَة المحتبَّة والنخبة المصطفَّة، دراهم معدودة أو بساتين غناء أو دور منمَّقة؟ لا.

يُرضيهم رضوان الله، ويُفرِّحهم عفو الله، ويُنْتَج صدورهم كلمة: **(وَجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُواْ جَنَّةً وَحَرِيرَاً \*** مُتَكَبِّنَ فِيهَا عَلَى الْأَرَائِكَ لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا \* وَدَانِيَةً عَلَيْهِمْ ظَلَالُهَا وَذَلَّتْ فُطُوفُهَا تَذَلِّلًا \* وَيُطَافُ عَلَيْهِمْ بَأَنِيَةً مِنْ فِضَّةٍ وَأَكْوَابٍ كَانَتْ قَوَارِيرًا \* قَوَارِيرًا مِنْ فِضَّةٍ قَدَرُوهَا تَقْدِيرًا).

## الرضا ولو على جمر الغضا

خرج رجل من بني عبس يبحث عن إبله التي ضلّت، فذهب والتمسها، ومكث ثلاثة أيام في غيابه، وكان هذا الرجل غنيّاً، أعطاه الله ما شاء من المال والإبل والبقر والغنم والبنين والبنات، وكان هذا المال والأهل في منزل رحّب، على ممرٍّ سهلٍ في ديار بني عبس، في رغدٍ وأمنٍ وأمان، لم يفكر والدهم ولم يفكر أبناءه أن الحوادث قد تزورهم، وأن المصائب قد تجتاحهم.

يَا راقدَ الْلَّيلِ مَسْرُورًا بِأَوْلَاهِ إِنَّ الْحَوَادِثَ قَدْ يَطْرُقُنَّ أَسْحَارًا

نام الأهل جميعاً كبارهم وصغارهم، معهم أموالهم في أرض مستوية، ووالدهم غائب يبحث عن ضالّته، وأرسل الله عليهم سيلًا جارفاً لا يلوى على شيء، يحمل الصخور كما يحمل التراب، ومرّ عليهم في آخر الليل، فاجتاحتهم جميعاً، واقتلع بيوتهم من أصلها، وأخذ الأموال معه جميعاً، وأخذ الأهل جميعاً، وزهقت أرواحهم مع تدفق الماء، وصاروا أثراً بعد عينٍ، فكأنهم لم يكونوا، صاروا حديثاً يُتلى على اللسان.

وَعَادَ الْأَبُ بَعْدَ ثَلَاثَةِ أَيَّامٍ إِلَى الْوَادِيِّ، فَلَمْ يُحِسْ أَحَدًا، وَلَمْ يَسْمَعْ رَافِدًا، لَا حَيًّا وَلَا نَاطِقًا وَلَا أَنِيسًا، الْمَكَانُ قَاعٌ صَفَصَفٌ، يَا اللَّهُ!! يَا لِلْدَاهِيَّةِ الدَّهِيَّاءِ!! لَا زَوْجَةَ لَا ابْنَةَ، لَا نَاقَةَ لَا شَاةَ لَا بَقْرَةَ، لَا دَرْهَمَ لَا دِينَارَ، لَا شُوبَ لَا شَيءَ، إِنَّهَا مَصِيبَةٌ!!

وزيادة في البلاء: إذا جمل من جماله قد شرد، فحاول أن يدركه وأخذ بذيله، فرفسه الجمل على وجهه فأعمى عينيه، وأخذ الرجل يصيح في الصحراء علّه أن يجد رجلاً يقوده إلى مكان يأوي إليه، وبعد حين ووقيت من هذا اليوم سمعه أعرابي آخر، فأتى إليه وقاده، وذهب به إلى الوليد بن عبد الملك الخليفة في دمشق، وأخبره الخبر، فقال: كيف أنت؟ قال: رضيت عن الله.

وهي كلمة كبيرة عظيمة، يقولها هذا المسلم الذي حمل التوحيد في قلبه، وأصبح آية للسائلين، وعظة للمتعظين، وعبرة للمعتبرين.  
والشاهد: الرضا عن الله.

والذي لا يرضى ولا يسلم للمقدّر، فإن استطاع أن يتغيّر نفّاً في الأرض أو سُلّماً في السماء، وإن شاء: ﴿فَلَيَمْدُدْ بِسَبَبِ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ لِيَقْطَعْ فَلَيَنْظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ﴾.



### وقفة

قال أبو علي بن الشبل:

|                                         |                                               |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|
| وَعْدًا فَخِيرَاتُ الْجَنَانِ عِدَاتُ   | وَإِذَا هَمِمْتَ فَنَاجَ نَفْسَكَ بِالْمُنْزِ |
| حَتَّى تَرْزُولَ بِهِمْكَ الْأَوْقَاتُ  | وَاجْعَلْ رَجَاءَكَ دُونَ يَأْسِكَ جَنَّةً    |
| جَلَّ سَأْوَكَ الْحُسَادُ وَالشُّمَّادُ | وَاسْتَرْعَنَ الْجُلُسَاءِ بِثَكَ إِنْمَا     |

وَدَعَ التَّوْقُّعَ لِلْحَوَادِثِ إِنَّهُ  
لِلْحَيِّ مِنْ قَبْلِ الْمَمَاتِ مَمَاتُ  
فَالْهَمُّ لَيْسَ لَهُ ثَبَاتٌ مِثْلُ مَا  
فِي أَهْلِهِ مَا لِلْسَّرُورِ ثَبَاتُ  
لَوْلَا مَغَالِطَةُ النُّفُوسِ عَقْوَلَهَا  
لَمْ تَصْنُفْ لِلْمُتَيقِظِينَ حِيَاةً



### اتخاذ القرار

﴿فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ﴾.

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ﴾.

إن كثيراً منا يضطرب عندما يريد أن يتخذ قراراً، فيصيبه القلق والحيرة والإرباك والشك، فيبقى في ألمٍ مستمر وفي صداع دائم. إن على العبد أن يشاور وأن يستخير الله، وأن يتأمل قليلاً، فإذا غلب على ظنه الرأي الأصوب والسلوك الأحسن أقدم بلا إحجام، وانتهى وقت المشاورة والاستخارة، وعزم وتوكل، وصمم وجزم، لينهي حياة التردد والاضطراب.

لقد شاور صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الناس وهو على المنبر يوم أحد، فأشاروا عليه بالخروج، فليس لأمته وأخذ سيفه، قالوا: لعلنا أكرهناك يا رسول الله؟ لو بقيت في المدينة. قال: «ما كان لنبي إذا لبس لأمته أن ينزعها حتى يقضى الله بينه وبين عدوه». وعزم صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على الخروج.

إن المسألة لا تحتاج إلى تردد، بل إلى مضاء وتصميم وعزم أكيد، فإن الشجاعة والبسالة والقيادة في اتخاذ القرار.

تداولَ عَلَيْهِ مَعَ أَصْحَابِهِ الرَّأْيِ فِي بَدْرٍ: ﴿وَشَارِهِمْ فِي الْأَمْرِ﴾، ﴿وَأَمْرِهِمْ شُورَى بَيْنَهُمْ﴾، فَأَشَارُوا عَلَيْهِ، فَعَزَمَ عَلَيْهِ وَأَقْدَمَ، وَلَمْ يَلُو عَلَى شَيْءٍ.

إِنَّ التَّرَدُّدَ فِسَادٌ فِي الرَّأْيِ، وَبِرُودٍ فِي الْهَمَّةِ، وَخُورٌ فِي التَّصْمِيمِ، وَشَتَّاتٌ لِلْجَهَدِ، وَإِخْفَاقٌ فِي السَّيْرِ. وَهَذَا التَّرَدُّدُ مَرْضٌ لَا دُوَاءَ لَهُ إِلَّا العِزَمُ وَالْجَزْمُ وَالثَّبَاتُ. أَعْرَفُ أَنَّاسًا مِنْ سَنَوَاتِهِمْ يُقْدِمُونَ وَيُحْجَمُونَ فِي قَرَارَاتٍ صَفِيرَةٍ، وَفِي مَسَائِلٍ حَقِيرَةٍ، وَمَا أَعْرَفُ عَنْهُمْ إِلَّا رُوحُ الشَّكِّ وَالاضْطَرَابِ، فِي أَنفُسِهِمْ وَفِي مَنْ حَوْلَهُمْ.

إِنَّهُمْ سَمِحُوا لِلإِخْفَاقِ أَنْ يَصُلَّ إِلَى أَرْوَاحِهِمْ فَوْصَلَ، وَسَمِحُوا لِلتَّشَتُّتِ لِيَزُورُ أَذْهَانَهُمْ فَزَارَ.

إِنَّهُ يَجُبُ عَلَيْكَ بَعْدَ أَنْ تَدْرِسَ الْوَاقِعَةَ، وَتَتَأْمِلَ الْمَسَأَةَ، وَتَسْتَشِيرَ أَهْلَ الرَّأْيِ، وَتَسْتَخِيرَ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، أَنْ تُقْدِمَ وَلَا تُحْجِمَ، وَأَنْ تُتَفَذَّذَ مَا ظَهَرَ لَكَ عَاجِلًا غَيْرَ آجِلٍ.

وَقَفَ أَبُو بَكْرَ الصَّدِيقَ يَسْتَشِيرُ النَّاسَ فِي حِرْبِ الرَّدَّةِ، فَأَشَارَ النَّاسَ كُلَّهُمْ عَلَيْهِ بَعْدَ الْقَتْالِ، لَكِنَّهُ أَنْهَى الْخَلِيفَةِ الصَّدِيقَ اسْتَشِيرَ صَدْرَهُ لِلْقَتْالِ، لِأَنَّهُ أَنْهَى إِعْزَازَ إِلَيْهِ، وَقَطَّعَ لِدَابِرِ الْفَتْنَةِ، وَسَحَقَ لِلْفَئَاتِ الْخَارِجَةِ عَلَى قَدَاسَةِ الدِّينِ، وَرَأَى بَنُورَ اللَّهِ أَنَّ الْقَتْالَ خَيْرٌ، فَصَمَمَ عَلَى رَأْيِهِ، وَأَقْسَمَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَا قَاتَلَنَّ مَنْ فَرَقَ بَيْنَ الصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ، وَاللَّهُ لَوْ مَنْعَوْنِي عَقَالًا كَانُوا يَؤْدُونِهِ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ لَقَاتَلُهُمْ عَلَيْهِ. قَالَ عُمَرُ: فَلَمَّا عَلِمْتُ أَنَّ اللَّهَ شَرَحَ صَدْرَ أَبْيَ بَكْرٍ، عَلِمْتُ أَنَّهُ الْحَقُّ. وَمَضَى وَانْتَصَرَ وَكَانَ رَأْيُهُ الْطَّيِّبُ الْمَبَارِكُ، الصَّحِيفَ الَّذِي لَا لُبْسٌ فِيهِ وَلَا عَوْجٌ.

إِلَى مَنْ نَضَطَرْبُ؟ وَإِلَى مَنْ نَرَاوِحُ فِي أَمَاكِنَنَا؟ وَإِلَى مَنْ نَتَرَدَّدُ فِي  
اتِّخَادِ الْقَرَارِ؟

إِذَا كُنْتَ ذَا رَأْيٍ فَكُنْ ذَا عَزِيمَةٍ      فَإِنَّ فَسَادَ الرَّأْيِ أَنْ تَرَدَّدَا

إِنْ مِنْ طَبِيعَةِ الْمَنَافِقِينَ إِفْشَالُ الْخُطْلَةِ بِكَثْرَةِ تَكْرَارِ الْقَوْلِ، وَإِعْدَادُ النَّظَرِ  
فِي الرَّأْيِ: ﴿لَوْ خَرَجُوا فِيْكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا وَلَا وُضُعْعَوْا خَلَالَكُمْ يَبْغُونَكُمْ  
الْفَتْنَةَ﴾، ﴿الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْرَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرُءُوا عَنْ  
أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾.

إِنَّهُمْ يَصْطَحِبُونَ لَوْ دَائِمًا، وَيَحْبُبُونَ «لَيْتَ»، وَيَعْشُقُونَ «لَعْلَ»، فَحَيَاوَاتُهُمْ  
مَبْنِيَّةٌ عَلَى التَّسْوِيفِ، وَعَلَى الْإِقْدَامِ وَالْإِحْجَامِ، وَعَلَى التَّذَبَّذِبِ، ﴿مُذَبَّذِينَ  
بَيْنَ ذَلِكَ لَا إِلَى هُؤُلَاءِ وَلَا إِلَى هُؤُلَاءِ﴾.

مَرَّةٌ مَعْنَا وَمَرَّةٌ مَعْهُمْ، مَرَّةٌ هُنَا وَمَرَّةٌ هُنَاكَ.

كَمَا فِي الْحَدِيثِ: «كَالشَّاهَةُ الْعَائِرَةُ بَيْنَ الْقَطْعَيْعَيْنِ مِنَ الْغَنَمِ». وَهُمْ  
يَقُولُونَ فِي أَوْقَاتِ الْأَزْمَاتِ: ﴿لَوْ نَعْلَمُ قِتَالًا لَتَبَعَّنَاكُمْ﴾. وَهُمْ كَاذِبُونَ عَلَى  
اللَّهِ كَاذِبُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ، فَهُمْ يَسْرُونَ وَقْتَ الْأَزْمَةِ، وَيَأْتُونَ وَقْتَ الرَّخَاءِ،  
وَأَحَدُهُمْ يَقُولُ: ﴿إِذْنَنِ لَيْ وَلَا تَفْتَنِي﴾. إِنَّهُ لَمْ يَتَخَذِ إِلَّا قَرْرَارَ الْفَشْلِ  
وَالْإِحْبَاطِ. وَيَقُولُونَ فِي الْأَحْزَابِ: ﴿إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ بَعْوَرَةٍ﴾. وَلَكِنَّهُ  
التَّخَلُّصُ مِنَ الْوَاجِبِ، وَالتَّمَلُّصُ مِنَ الْحَقِّ الْمُبِينِ.

## اثبِتْ أَحَدْ

إِنْ مِنْ طَبِيعَةِ الْمُؤْمِنِ: الْثَّبَاتُ وَالْتَّصْمِيمُ وَالْجَزْمُ وَالْعَزْمُ، ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا﴾، أَمَا أُولَئِكَ: ﴿فَهُمْ فِي رَبِّهِمْ يَتَرَدَّدُونَ﴾، وَفِي قَرَارِهِمْ يَضْطَرِّبُونَ، وَعَلَى أَدْبَارِهِمْ يَنْكُصُونَ، وَلِعَهْوَهُمْ يَنْقَضُونَ. إِنْ عَلَيْكَ أَيُّهَا الْعَبْدُ إِذَا لَمْ بَارِقْ الصَّوَابُ، وَظَهَرْ لَكَ غَالِبُ الظَّنِّ، وَتَرَجَّحَ لَدِيكَ النَّفْعُ، أَنْ تُقْدِمْ بِلَا التَّوَاءِ وَلَا تَأْخُرَ.

أَطْرَحْ لَيْتَا وَسَوْفَأَ وَلَعَلْ وَامْضِ كَالسَّيْفِ عَلَى كَفِ الْبَطْلِ

لَقَدْ تَرَدَّ رَجُلٌ فِي طَلاقِ زَوْجِهِ الَّتِي أَذَاقَهُ الْأَمْرَيْنِ، وَذَهَبَ إِلَى حَكِيمٍ يَشْتَكِيهِ، قَالَ: كَمْ لَكَ مِنْ سَنَةٍ مَعَ هَذِهِ الْزَّوْجَةِ؟ قَالَ: أَرْبَعْ سَنَوَاتٍ. قَالَ: أَرْبَعْ سَنَوَاتٍ وَأَنْتَ تَحْتَسِي السُّمْمَ؟

صَحِيحٌ أَنْ هَنَاكَ صَبْرًا وَتَحْمِلًا وَانتِظَارًا، لَكِنْ إِلَى مَتَى؟ إِنَّ الْفَطْنَ يَعْلَمُ أَنَّ هَذَا الْأَمْرِ يَتَمُّ أَوْ لَا يَتَمُّ، يَصْلَحُ أَوْ لَا يَصْلَحُ، يَسْتَمِرُ أَوْ لَا يَسْتَمِرُ، فَلَيَتَخَذْ قَرَارًا.

وَالشَّاعِرُ يَقُولُ:

وَعِلَاجٌ مَا لَا تَشْتَهِي — — — هِنَّ النَّفْسُ تَعْجِلُ الْفَرَاقِ

وَالَّذِي يَظْهَرُ مِنَ السِّيَرِ وَاسْتَقْرَاءِ أَحْوَالِ النَّاسِ، أَنَّ الْإِرْبَاكَ وَالْحِيرَةَ يَأْتِيهِمْ فِي مَوَاقِفَ كَثِيرَةٍ، لَكِنْ غَالِبُ مَا يَأْتِيهِمْ فِي أَرْبَعِ مَسَائِلٍ:

الْأَوَّلِيَّ: فِي الْدِرَاسَةِ وَاخْتِيَارِ التَّخَصُّصِ، فَهُوَ لَا يَدْرِي أَيِّ قَسْمٍ يَسْلُكُهُ، فَيَبْقَى فِي ذَلِكَ فَتَرَةً. وَعَرَفَ طُلَابًا ضَيَّعُوا سَنَوَاتٍ بِسَبَبِ تَرَدُّدِهِمْ فِي الْأَقْسَامِ، وَفِي الْكُلِّيَّاتِ، فَيَبْقَى بَعْضُهُمْ مُتَرَدِّدًا قَبْلَ التَّسْجِيلِ، حَتَّى يَفْوَتَهُ

التسجيل، وبعدهم يدخل في قسم سنة أو سنتين، فيرتضى الشريعة ثم يرى الاقتصاد، ثم يعود إلى الطب، فيذهب عمره شَذَّرَ مَذَرَّاً.

ولو أنه درس أمره وشاور واستخار الله في أول أمره، ثم ذهب لا يلوى على شيء، لأحرز عمره وصان وقته، ونال ما أراد من هذا التخصص.

الثانية: العمل المناسب، وبعدهم لا يعرف ما هو العمل الذي يناسبه، فمرة يعتق وظيفة، ثم يتركها ليذهب إلى شركة، ثم يهجر الشركة إلى عمل تجاري بحث، ثم يحصل على العدم والإفلاس والفقر ثم يلزم بيته مع صفو العاطلين.

وأقول لهؤلاء: من فتح له باب رزق فليلزمُهُ، فإنَّ رزقه من هذا المكان، ومن لزم باباً أُوتِي سهولته وفتحه وحكمته.

الثالثة: الزواج، وأكثر ما يأتي الشباب الحيرة والاضطراب في مسألة اختيار الزوجة، وقد يدخل رأي الآخرين في الاختيار، فالوالد يرى لولده امرأة غير التي يراها ابنه أو التي تراها الأم، فربما وافق ابن رغبة والده، فيحصل ما لا يريد، وما لا يحبه، وما لا يقدمه.

ونصيحتي لهؤلاء أن لا يقدموا في مسألة الزواج بالخصوص إلا على ما يرتأهون إليه في جانب الدين والحسن والموافقة، لأن المسألة مسألة مصير امرأة لا مكان للمجازفة بها.

الرابعة: تأتي الحيرة والاضطراب في مسألة الطلاق، في يوماً يرى الفراق، ويوماً يرى المعايشة، ويوماً يرى أن يُنهي المعايشة، وآخر يرى أن

يقطع الحبل، فيصيبه من الإعياء، وحُمَّى الروح، وفساد الرأي، وتشتت الأمر، ما الله به عليم.

إن على العبد أن يُنهي هذه الضوابط النفسية بقراره الصارم، إن العمر واحد، وإن اليوم لن يتكرر، وإن الساعة لن تعود، فعليه أن يعيشها سعادة يشارك فيها بنفسه، يشارك بنفسه في استجلاب هذه السعادة، وتأتي هذه السعادة باتخاذ القرار. إن العبد المسلم إذا همَّ وعزم وتوكل على الله بعد أن يستخير ويشاور، صار كما قال الأول:

إذا همَّ الْقَسِّيَ بَيْنَ هَمَّيْهِ عَيْنَهُ  
وأَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِ الْعَوَاقِبِ جَانِبَا

إِقْدَامٌ كِإِقْدَامِ السَّيْلِ، وَمَضَاءٌ كِمَضَاءِ السَّيْفِ، وَتَصْمِيمٌ كِتَصْمِيمِ الدَّهْرِ،  
وَانْطِلَاقٌ كِانْطِلَاقِ الْفَجْرِ، ﴿فَأَجْمَعُوا أَمْرَكُمْ وَشَرَكَاءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنْ أَمْرُكُمْ  
عَلَيْكُمْ غُمَّةٌ ثُمَّ افْضُوا إِلَيَّ وَلَا تُظْرِفُونَ﴾.



### كما تدين تُدان

عجبًا لنا! نريد من الناس أن يكونوا حلماء ونحن نغضب، ونريد منهم أن يكونوا كرماء ونحن نبخل، ونريد منهم الوفاء بحسن الإخاء، ونحن لا نؤدي ذلك.

تُرِيدُ مَهْذَبًا لَا عِيْبَ فِيهِ  
وَهَلْ عُودُ يَفْسُوحُ بِلَا دُخَانٍ  
وقالوا: مَنْ لَأَخْيَكَ كُلُّهُ.

وقال آخر:

ولسْتَ بِمُسْتَبْقٍ أخَا لَا تَلْمُهُ  
عَلَى شَعْثٍ أَيُّ الرِّجَالِ الْمَهْذَبُ

وقال ابن الرومي:

وَمِنْ عَجَبِ الْأَيَّامِ أَنَّكَ تَبْتَغِي الـ  
مَهْذَبَ فِي الدُّنْيَا وَلَسْتَ مُهْذَبًا



### وقفة

قال إيليا أبو ماضي:

أَيُّهَا الشَّاكِي وَمَا بَأْكَ دَاءُ  
كِيفْ تَغْدُو إِذَا غَدَوْتَ عَلَيْلَا  
إِنَّ شَرَّ الْجَنَّةِ فِي الْأَرْضِ نَفْسُ  
تَتَوَقَّى، قَبْلَ الرَّحِيلِ، الرَّحِيلَا  
وَتَرَى الشَّوْكَ فِي الْوَرَودِ، وَتَعْمَى  
مَنْ يَظْنُنُ الْحَيَاةَ عَبْئًا ثَقِيلًا  
هُوَ عَبْءٌ عَلَى الْحَيَاةِ ثَقِيلٌ  
لَا يَرَى فِي الْوَجُودِ شَيْئًا جَمِيلًا  
وَالَّذِي نَفْسُهُ بِغَيْرِ جَمَالٍ  
لَا تَخْفَ أَنْ يَزُولَ حَتَّى يَزُولَا  
فَتَمْتَعْ بِالصُّبْحِ مَا دُمْتَ فِيهِ  
قَصْرُ الْبَحْثِ فِيهِ كَيْلًا يَطُولَا  
وَإِذَا مَا أَظْلَلَ رَأْسَكَ هُمْ  
فَمِنَ الْعَارِ أَنْ تَظَلَّ جَهُولًا  
أَدْرَكَتْ كُنْهَهَا طَيْورُ الرَّوَابِيِّ  
تَخِدَّتْ فِيهِ مَسْرَحًا وَمَقْيِلاً  
مَا تَرَاهَا وَالْحَقْلُ مِلْكُ سُواهَا



## ضربيـة الكلام الخلاـب

إن سعادتنا تكمل في قيامنا بواجبنا مع خالقنا، ثم مع خلقه، مع الله ثم مع الإنسان. إن الكلام سهلٌ نطقه وتحبّره وزخرفته، لكن الأصعب من ذلك صياغته في مُثُلٍ علّياً من الصفات الحميدة والأعمال الجليلة، ﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسُونَ أَنفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتَلَوُنَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾.

إن الأمر بالمعروف التارك له، والنافي عن المنكر الفاعل له، يوضع . كما في الحديث الصحيح . يوم القيمة في النار، فيدور بأمعائه كما يدور الحمار برحاه، فيسأله أهل النار عن سرّ هلاكه، فقال: كنتُ أمركم بالمعروف ولا آتىه، وأنهَاكم عن المنكر وآتىه .

يَا أَيُّهَا الرَّجُلُ الْمَعْلُمُ غَيْرُهُ هَلَا لِنَفْسِكَ أَكَانَ ذَا التَّعْلِيمُ

وقف الوعاظ الشهير أبو معاذ الرازبي، فبكى وأبكي الناس، ثم قال: وَغَيْرُ تَقِيٍّ يَأْمُرُ النَّاسَ بِالْتَّقْوَى طَبِيبٌ يَدْاوى النَّاسَ وَهُوَ عَلَيْهِ

كان بعض السلف إذا أراد أن يأمر الناس بالصدقة، تصدق هو أولاً، ثم أمرهم، فاستجابوا طوعاً .

وَقَرَأْتُ أَنَّ وَاعظًا فِي عَهْدِ الْقَرُونِ الْمُفْضَلَةَ، أَرَادَ أَنْ يَأْمُرَ النَّاسَ بِالْعُتْقِ، وَقَدْ طَلَبَ مِنْهُ كَثِيرٌ مِنَ الرَّقِيقِ أَنْ يَسْأَلَ النَّاسَ ذَلِكَ، فَجَمَعَ نَقْوِدًا فِي وَقْتٍ طَوِيلٍ ثُمَّ أَعْتَقَ رَقِبَةً، ثُمَّ أَمَّ فَأَمَرَ بِالْعُتْقِ، فَاقْتَدَى النَّاسُ وَأَعْتَقُوا رَقَابًا كَثِيرَةً.



## الراحة في الجنة

﴿لَقَدْ خَلَقْنَا إِلَّا إِنْسَانَ فِي كَبَدٍ﴾.

يقول أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ، وَقَدْ قِيلَ لَهُ: مَتَى الرَّاحَةُ؟ قَالَ: إِذَا وَضَعْتَ قَدْمَكَ فِي الْجَنَّةِ ارْتَحَتْ.

لَا رَاحَةَ قَبْلَ الْجَنَّةِ، هُنَا فِي الدُّنْيَا إِزْعَاجَاتٍ وَزَعْزَاعٍ وَفَتْنَ وَحَوَادِثَ وَمَصَابَ وَنَكَبَاتٍ، مَرْضٌ وَهُمُّ وَغُمُّ وَحَزْنٌ وَيَأسٌ.

طُبِّعَتْ عَلَى كَدْرٍ وَأَنْتَ تَرِيدُهَا صَفَوْا مِنَ الْأَقْذَاءِ وَالْأَكْدَارِ أَخْبَرَنِي زَمِيلُ دِرَاسَةِ مِنْ نِيَجِيرِيَا، وَكَانَ رَجُلًا صَاحِبُ أَمَانَةٍ، أَخْبَرَنِي أَنَّ أَمَّهَ كَانَتْ تُوقَظُ فِي الْثَّلَاثِ الْآخِيرِ، قَالَ: يَا أَمَّاهَ، أَرِيدُ الرَّاحَةَ قَلِيلًاً. قَالَتْ: مَا أَوْقَظْتُكَ إِلَّا لِرَاحَتِكَ، يَا بْنِي إِذَا دَخَلْتَ الْجَنَّةَ فَارْتَحْ.

كَانَ مُسْرُوقًا - أَحَدُ عُلَمَاءِ السَّلْفِ - يَنْامُ سَاجِدًا، فَقَالَ لَهُ أَصْحَابُهُ: لَوْ أَرْحَتْ نَفْسَكَ. قَالَ: رَاحَتْهَا أَرِيدُ.

إِنَّ الَّذِينَ يَتَعَجَّلُونَ الرَّاحَةَ بِتَرْكِ الْوَاجِبِ، إِنَّمَا يَتَعَجَّلُونَ الْعَذَابَ حَقِيقَةً.

إِنَّ الرَّاحَةَ فِي أَدَاءِ الْعَمَلِ الصَّالِحِ، وَالنَّفْعِ الْمُتَعَدِّيِّ، وَاسْتِثْمَارِ الْوَقْتِ فِيمَا يَقْرُبُ مِنَ اللَّهِ.

إِنَّ الْكَافِرَ يَرِيدُ حَظًّا هُنَا، وَرَاحَتَهُ هُنَا، وَلَذِلِكَ يَقُولُونَ: ﴿رَبَّنَا عَجَّلَ لَنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ﴾.

قَالَ بَعْضُ الْمُفَسِّرِينَ: أَيُّ: نَصَيَّبُنَا مِنَ الْخَيْرِ وَحَظَّنَا مِنَ الرِّزْقِ قَبْلَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ.

﴿إِنَّ هُؤُلَاءِ يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ﴾، ولا يفگرون في الغد ولا في المستقبل، ولذلك خسروا اليوم والغد، والعمل والنتيجة، والبداية والنهاية. وهكذا خلقت الحياة، خاتمتها الفناء، فهي شرب مكدر، وهي مزاج ملوّن لا تستقر على شيء، نعمة ونقطة، شدة ورخاء، غنى وفقر.

يقول أحدهم:

نطوْفُ مَا نطْوَفُ ثُمَّ يَأْوِي  
ذُوو الْأَمْوَالِ مِنَا وَالْعَدِيمُ  
إِلَى حُفَّ رِأْسَ أَفَلُهُنْ جَوْفُ  
وَاعْلَاهُنْ صَفَّاحُ مُقْبِيمُ

هذه هي النهاية:

﴿ثُمَّ رُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلَاهُمُ الْحَقُّ أَلَاَهُ الْحُكْمُ وَهُوَ أَسْرَعُ الْحَاسِبِينَ﴾.



## وقفة

قال إيليا أبو ماضي:

كُمْ تَشْتَكِي وَتَقُولُ إِنَّكَ مُعْدُمٌ  
وَالْأَرْضُ مَلْكُكَ وَالسَّمَا وَالْأَنْجُمُ؟  
وَلَكَ الْحَقَّ وَلُولُ وَزَهْرُهَا وَأَرِيجُهَا  
وَالْمَاءُ حَوْلَكَ فَضَّةُ رَقَاقَةُ  
وَالنُّورُ يَبْنِي فِي السُّفُوحِ وَفِي الدُّرَا  
هَشَّتْ لَكَ الدُّنْيَا فَمَا لَكَ وَاجْمَأُ؟  
وَتَبَسَّمْتُ فَعَلَامَ لَا تَتَبَسَّمُ؟  
وَدُورًا مَزْخَرَفَةً وَحِينًا يَهْدِمُ  
وَالشَّمْسُ فَوْقَكَ عَسْجَدَ يَتَضَرَّمُ  
وَنَسْيَمُهَا وَالْبُلْبُلُ الْمُتَرَنِّمُ

هِيَهَا يُرْجِعُهُ إِلَيْكَ تَنَدُّمُ  
إِنْ كُنْتَ مَكْتَبًا لِعَزْرٍ قَدْ مَضَى  
هِيَهَا يَمْنَعُ أَنْ يَحْلُّ تَجْهِيمُ  
أَوْ كُنْتَ تُشْفِقُ مِنْ حَلُولِ مَصِيبَةٍ  
شَاخَ الزَّمَانُ فَإِنَّهُ لَا يَهْرُمُ  
أَوْ كُنْتَ جَاؤَتِ الشَّابَابَ فَلَا تَقْلِ  
صَوْرَتِكَادُ لَحِسْنِهَا تَتَكَلَّمُ  
انْظُرْ فَمَا زَالَتْ تُطْلِلُ مِنَ الشَّرَى



### الرِّفْقُ يُعِينُ عَلَى حَصْوَلِ الْمَقْصُودِ

مَرَّتْ آثَارُ وَنَصْوَصُ فِي الرِّفْقِ، وَالرِّفْقُ شَفَعَ لَا يُرَدُّ فِي طَلَبِ  
الْحَاجَاتِ، وَلَكَ أَنْ تَعْلَمْ أَنَّ الطَّرِيقَ الضِيقَ بَيْنَ جَدَارَيْنِ، الَّذِي لَا يَتَسَعُ إِلَّا  
لِمَرْوَرِ سَيَارَةٍ وَاحِدَةٍ فَحَسْبٌ، لَا تَدْخُلُهَا هَذِهِ السَّيَارَةُ إِلَّا بِرَفْقِ مَنْ قَائِدُهَا  
وَحْدَهُ وَتَوْقِّيْ، بَيْنَمَا لَوْ أَقْبَلَ بِهَا مَسْرِعًا وَأَرَادَ المَرْوَرَ مِنْ هَذَا الْمَكَانِ الضِيقِ  
لَا صَطَدَمْ يَمْنَةً وَيَسِّرَةً وَتَعَطَّلَتْ سَيَارَتِهِ، وَالطَّرِيقُ لَمْ يَزِدْ وَلَمْ يَنْقُصْ،  
وَالسَّيَارَةُ هِيَ هِيَ، لَكِنَّ الطَّرِيقَةَ هِيَ الَّتِي اخْتَلَفَتْ، تَلَكَ بِرَفْقِ وَهَذِهِ بِشَدَّةٍ.  
وَالشَّجَرَةُ الصَّغِيرَةُ الَّتِي نَفَرَسَهَا فِي حَوْضِ فَنَاءِ أَحَدِنَا، إِذَا سَكَبَتْ عَلَيْهَا  
الْمَاءُ شَيْئًا فَشَيْئًا تَشَرَّبُ مِنْهُ وَيَنْفَعُهَا، إِذَا أَخْدَتْ كَمِيَّةً مِنْ هَذَا الْمَاءَ بِعَيْنِهِ  
وَحَجْمَهُ وَأَلْقَيَتْهُ دَفْعَةً وَاحِدَةً لَا قَتَلَعَتْ هَذِهِ النَّبْتَةُ مِنْ مَكَانِهَا، إِنْ كَمِيَّةُ الْمَاءِ  
وَاحِدَةٌ وَلَكِنَّ الْأَسْلُوبَ تَغَيَّرَ.

إِنْ مَنْ يَخْلُعْ ثَوْبَهُ بِرَفْقٍ يَضْمَنْ سَلَامَةً ثَوْبَهُ، خَلَافُ مَنْ يَجْذِبُهُ بِقُوَّةٍ  
وَيَسْجِبُهُ بِسُرْعَةٍ، فَإِنَّهُ يَشْكُو مِنْ تَقْطُّعِ أَزْرَارِهِ وَتَمْرُّقِهِ.

ومن اللطائف في انكشاف عدم صدق إخوة يوسف في مجئهم بشوّه، وزعمّهم أن الذئب أكله: أنهم خلعوا الثوب برفق فلم يحصل فيه شقوق، ولو أكله الذئب كما زعموا لَمْزَقَ الثوب كُلَّ ممزقٍ، ولم يخلعه خلعاً.

إن حياتنا تحتاج إلى رفق، نرافق بأنفسنا: «إِن لِنفْسِكَ عَلَيْكَ حِقَّاً». نرافق بإخواننا: «إِنَّ اللَّهَ رَفِيقٌ يَحْبُّ الرَّفِيقَ». نرافق بالمرأة: «رَفِيقاً بِالْقَوَافِرِ».

على الجسور الخشبية التي بناها الأتراك على ممرات الأنهر، مكتوب في أول الجسر: رفقاً رفقاً. لأن المارّ بهدوء لا يسقط، أما المسرع فجدير أن يهوي إلى مستقر النهر.

وفي مذكّرات لأديب سوري كان يسكن في مدينة «السلمية»، وله درّاجة نارية، أراد أن يعبر بها على جسر بناء الأتراك من الخشب على النهر، وهم بنوّه من أراد أن يمشي بدرجاته متّهداً متأنياً، قال هذا الرجل: فذهبتُ مسرعاً على جسري، فلما أصبحتُ من أعلى الجسر متّسطاً النهر، نظرتُ يمنة ويسرة، وأنا لم أرّق بمنفسي ولا بدرجاتي فاضطربتُ بي، واحتلَّ نظري، فوّقعتُ بدرجاتي في النهر... وكانت قصة طويلة.

إن على مداخل حدائق الزهور والورود في بعض مدن أوروبا: لوحة مكتوب فيها: «تَرَفَّقَ»، لأن الداّخِل مسرعاً لا يرى ذاك النبت الجميل ولا يضمن سلامه ذاك الورد الباهٰي، فيحصل الدعس والدفس والإبادة، لأنه ما رفق ولا تأنّى.

هناك معادلة تربوية تقول: إن العصفور لا يترفّق كالنحلة. وفي الحديث: «المؤمن كالنحلة، تأكل طيباً وتضع طيباً، وإذا وقعت على عود لم تكسره». فالنحلة لا تُحسُّ بها الزهرة أبداً، وهي تلعق الرحيق بهدوء، وتتال مطلوبها برفق. والعصفور على ضالّة جسمه يخبر الناس بنزوله على سنابل، فإذا أراد النزول سقط سقوطاً، وواثب وثباً.

ولا أزال أذكر قصة الرسّام الهندي، وقد رسم لوحة بديعة الحسن، ملخّصها: سنبلة قمح عليها عصفور قد وقع، وهذه السنبلة مليئة بالحبّ، متعرّعة النمو، باسقة الطول، وعلقّها الملك على جدار ديوانه، ودخل الناس يهنّئون الملك بهذه اللوحة ويشكرون الرسّام على حسنها، ودخل رجل فقير مغمور في وسط الزحام فاعتراض على اللوحة، وأخبر أنها خطأ، وضجّ الناس به وصجّوا، لأنّه خالف الإجماع، فاستدعاه الملك برفق، وقال: ما عندك؟ قال: هذه اللوحة خطأ رسمها، وغلط عرضها. قال: ولم؟ قال: لأنّ الرسّام رسم العصفور على السنبلة وترك السنبلة مستقيمة ممتدّة، وهذا خطأ، فإن العصفور إذا نزل على سنبلة القمح أمالها، وأخضّعها، لأنّه ثقيل لا يملك الرفق. قال الملك: صدقت. وقال الناس: صدقت. وأنزل اللوحة، وسُحبت الجائزة من الرسام.

إن الأطباء يوصون بالرفق في تناول العلاج، وفي مداولة العمل والأخذ والعطاء.

فذاك يقلع ظفره بيده، وذاك يباشر كسر سنّه بنفسه، وآخر يُفصّ باللّقمة، لأنّه أكّبرها وما أحسن مضافها.

إن الماء يتরفق ويتدفق، وإن الريح تُزِمْجُرُ فتَدْمِرُ. قرأتُ لبعض السلف أنه قال: إن من فقه الرجل رفقه في دخوله منزله وخروجه منه، وارتداء ثوبه وخلع نعله وركوب دابته.

إن العَجَلةُ والهُوَجُ وَالْطَّيْشُ فِي أَخْذِ الْأَمْوَالِ وَتَنَاهُوَ عَنِ الْأَشْيَاءِ، كَفِيلٌ<sup>١</sup> بِحَصْوُلِ الضررِ وَتَفُوِيتِ الْمَنْفَعَةِ، لِأَنَّ الْخَيْرَ بُنْيٌ عَلَى الرَّفْقِ، «مَا كَانَ الرَّفْقُ فِي شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ، وَمَا نُزِعَ الرَّفْقُ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا شَانَهُ».

إن الرفق في التعامل تُذعن له الأرواح، وتنقاد له القلوب، وتخشع له النفوس.

إن الرفيق من البشر مفتاح لكل خير، تستسلم له النفوس المستعصية، وتشوب إليه القلوب الحاقدة، **﴿فِيمَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لَنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لَا نَفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ﴾**.

|                                         |                                         |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| تَرْفَقُ أَيُّهَا الْقَمَرُ الْمَنِيرُ  | وَلَا تَكُنْ كَالرِّيَاحِ لَهَا زَئِيرُ |
| فَإِنَّكَ بِالسَّنَاءِ مَلَأْتَ وَجْهِي | وَوَجْهُكَ فِي دِيَاجِينَا نَضِيرُ      |
| وَتَلَكَ الْرِّيَحُ هَاجَتْ فِي عَتُوٌّ | فَزُلْزِلتِ الْمَنَازِلُ وَالْقَصْوَرُ  |



## وقفة

طه حسين يتحدث عن نفسه بصفة الغائب:

«كان يرى نفسه إنساناً من الناس ولد كما يُولدون، وعاش كما يعيشون، يقسمُ الوقت والنشاط فيما يقسمون فيه وقتهم ونشاطهم، ولكنه لم يكن يأنس إلى أحد، ولم يكن يطمئن إلى شيء، قد ضُرب بينه وبين الناس والأشياء حجاب، ظاهره الرضا والأمن، وباطنه من قبله السخط والخوف والقلق واضطراب النفس، في صحراء موحشة لا تحدُّها الحدود، ولا تقوم فيها الأعلام، ولا يتبيّن فيها طرقه التي يمكن أن يسلكها، وغايته التي يمكن أن ينتهي إليها».

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية: «إنها تمر بالقلب لحظات من السرور أقول: إن كان أهل الجنة في مثل هذا العيش، إنهم لفي عيش طيب».

وقال إبراهيم بن أدهم: «نحن في عيش لو علم به الملوك لجألدونا عليه بالسيوف».



## لَا ينفعك القلقُ شيئاً

مقصودي من سرد هذا الحديث أن أصل إلى نتيجة، مؤداها أن على العبد أن لا يقلق، وأن يسلّم للقضاء، وأن يرضى عن اختيار ربه له، وأن لا يندم على الماضي.

كنت في الابتدائية أتُوقُ لترتيبٍ متقدّمٍ بين زملائي، فأجهد نفسي في المذاكرة، فإذا قدّمت ورقة الامتحان بقيتُ قلقاً فزعاً خائفاً من النتيجة، أعيد إجابة الأسئلة في البيت، وأضع لنفسي درجات، وأصحح إجاباتي، وأقلم من القلق أظفاري بأسناني، ثم تظهر النتيجة، حيناً ترضيني وحينماً تسوئني، وما أذكر مرة من المرات أنْ قلقي زاد في درجاتي، ولا صحح إجاباتي، ولا قدّم ترتيببي.

فَعَشْتُ وَلَا أَبَالَى بِالرِّزْيَا      لَأَنِّي مَا انتفعتُ بِأَنْ أَبَالَى

### هَنْبَسَى

## الراحة مع الكفاف

ذهبتُ إلى معهد الرياض العلمي، وتركتُ أهلي في الجنوب، وسكتُ مع أعمامي على شظف من العيش، وجهد من الدراسة، ومعاناة من المواصلات وشئون البيت، كنتُ أمشي على قدمي كل صباح ما يقارب ثلث ساعة إلى نصف ساعة، وأعود في الظهيرة ماشياً بنفس الزمن أو أطول. كنتُ أشارك من معي في الطبخ صباحاً وظهراً ومساءً، وأكنس البيت وأغسله، وأصلاح الأثاث، وأرتّب المطبخ، وأذاكر دروسي، وأشارك في نشاط المعهد، أحصل على درجات مُرضية، وترتيب مريح، كان لي ثوب واحد ليس إلاً، أغسله وأكويه وأرتديه، فهو للبيت وللدراسة ولحضور الحفلات، لأن المكافأة كانت ضئيلة، ونفقة الطعام وإيجار البيت ولوازم المعيشة تأتي على هذه المكافأة، كنا نشتري قليلاً من اللحم، ونادرًا ما نذوق الفاكهة، ونحن في عمل دؤوب من المذاكرة والحفظ والاطلاع، لا أجد فراغاً إلاً مرة كل شهر أو أكثر

للنزهة، كانت المواد الدراسية ما يقارب سبع عشرة مادة، وقد أدخل علينا الإنجليزي والهندسة والجبر والعلوم بأنواعها، زيادة على مواد الدين والعربية، وبدأت من (أولى متوسط) أستعيد كتب الأدب من المعهد العلمي، وكانت إذا بدأت بكتاب الأدب كأنني في غيبة عن جلائي، لكثرة الانسجام.

والشاهد من هذا الحديث: أنني كنت مع هذا الشظف والنصب والمشقة وقلة ذات اليد في سعادة، أنام قرير العين، هادئ البال، راضي النفس، ثم استمرت الحياة فوجدت. والحمد لله. سكاناً مريحاً، وطعاماً كثيراً، وأنواعاً من الملابس، ورغداً من العيش، ولكنني لم أكن في نفسيتي الأولى، كثُرت المشاغل والمزعجات والكدر، وهذا دليل على أن وفرة الشيء ليست هي السعادة والراحة، ولذلك لا تظن أن سبب حزنك وهمك وغمك قلة ذات يدك، أو عدم توفر أسباب الرفاهية في حياتك، فإن هذا ليس ب صحيح، فالغالب الذين يعيشون الكفاف أسعده حالاً من غالب الأثرياء.



## توقع أسوأ الاحتمالات

كنت في أولى ثانوي بمعهد «أبها»، حرصت كل الحرص على التقدم في الترتيب، ونافست على الأول، ووطّنت نفسي على المركز الثاني، وكان مجموع الدرجات يمنعني تقدير الامتياز، ولكن ماذا تتوقع بعد مذاكري وجهدي وسهرني؟ ظهرت النتيجة ولكن مع الناجحين، رسبت في مادة

الإنجليزي التي كانت سبب رسوبه وإخفافي، وكانت هذه المادة صعبة على نفسي، ثقيلة على روحي، لا أحفظ ولا أفهم، وجاءتني سحابة من الهم سوداء كالحة، وأرقت ليالي معدودة، وشمت بي من شاء أن يشمت من زملائي، لأن الأمر لم يكن متوقعاً بالكلية، بل كنت أعد نفسي بالامتياز مع الترتيب الأول، وتأجّجت عواطفني، وضافت نفسي، ومن هوّل الأمر عندي، والبالغة في التألم: أنَّ أحد الأساتذة كَلَّمَنِي مسلِّيًّا ومشجِّعاً، فقلت مستشهدًا:

لكلِّ شَيْءٍ إِذَا مَا تَمَّ نَقْصٌ سَانُ      فَلَا يُغَرِّ بَطِيبِ الْعَيْشِ إِنْسَانٌ

وكلما تذكرتُ . فيما بعد . تهويلي للأمر، واستشهادي بهذا البيت عجبت وضحكـت من نفسي، وما نفعـني هذا الحزن شيئاً، ولم يغيـرـ هذا القلقـ من النـتيـجةـ شيئاًـ، بلـ لوـ طـاوـعـتـهـ لـمـ أـسـتـطـعـ المـذـاكـرـةـ وـالـنـجـاحـ فـيـ الدـوـرـ الثانيـ.

وأقول لك: لا تظنَّ أنك إذا حزنت وأربـدتـ وأرـعدـتـ عندـ إـخـفـاكـ، أنـكـ سوفـ تـجـعـ فيـ الـحـالـ، أوـ أنـ النـتـيـجةـ سوفـ تـغـيـرـ لـصـالـحـكـ، كـلاـ! بلـ سوفـ تـؤـكـدـ الرـسـوبـ وـتـضـاعـفـ إـلـخـفـاقـ.

لـمـ نـاقـشـتـ المـاجـسـتـيرـ فـيـ الـحـدـيـثـ النـبـوـيـ، رـغـبـتـ كـمـاـ يـرـغـبـ النـاسـ فـيـ الـأـمـتـيـازـ، وـظـنـنـتـ أـنـنـيـ أـحـسـنـتـ فـيـ الـإـجـابـاتـ، وـأـجـدـتـ فـيـ الـمـنـاقـشـةـ، وـإـذـاـ بـالـتـقـدـيرـ جـيدـ جـدـاـ، فـأـعـطـيـتـ الـأـمـرـ أـكـثـرـ مـاـ يـسـتـحـقـ مـنـ الـكـدـرـ وـالـهـتـمـامـ وـالـحـزـنـ، فـقـالـ لـيـ صـاحـبـيـ وـهـوـ يـحـاـوـرـنـيـ: هـبـ أـنـكـ لـمـ تـحـصـلـ عـلـىـ

الماجستير أصلًا، وألغيت الرسالة لسبب أو آخر، فماذا كنت تفعل؟ ثم ما هو الفرق العملي بين التقديررين، والمؤدي واحد، وهي شهادة الماجستير؟ وصدق فيما قال، وثاب إلى رشدي وهدأ بالي. فإذا توقّعت أمراً مكدرّاً وشيئاً منغصاً، فوطّن نفسك على تقبّل أسوأ الاحتمالات، ثم أنقذ ما يمكن إنقاذه. أما الإسقاط في اليد والتلاوم والقلق، فلن يتحقّق شيئاً يذكر إلا ضيق الصدر، وتکدر الخاطر.

وقد استفدت من درس الماجستير هذا في تأجيل مناقشة الدكتوراه، فقد قدمتها وهي صالحة علمياً ونظاماً، ومنيّت بقرب المناقشة، ثم أجلّت طويلاً فكان الخبر على قلبي سهلاً، لم أكترث له مثلاً فعلت من ذي قبل. وهذا يجعلنا نتوقع أسوأ الفروض، ونتعايش مع أخطر الاحتمالات، ثم نستمر في حياتنا كأن شيئاً لم يكن.

ومن توقّع إفلاس تجارتة وذهب كل ماله، رضي بخسارة جزئية، ومن توقّع القتل حمد الله على الحبس فقط، فيصبح عنده ألم المصاب هيناً سهلاً.



### إذا وجدت القوت والعافية فعلى الدنيا السلام

كنا في عام ١٤٠٠هـ في مخيّم دعويٍّ على حدود اليمن، افتتح هذا المخيّم سماحة الشيخ عبدالعزيز بن باز، وذهبت مع مدرّسنا في التفسير بكلية أصول الدين إلى «أبها»، ولما عدنا راجعين إلى المخيّم سلّكنا طريق

(أبها . تهامة) الجبلي الوعِر، وكان أكثره محطماً منْ أثرَ السيول الجارفة، وكان هذا الشيخ على علمه بالتفصير، آيةً في قلة المعرفة بقيادة السيارة، ورفض أن أتولى القيادة، إما إشفاقاً علىَّ أو إشفاقاً على سيارته، ولبيته مع سوء قيادته يتمهّل في سيره، بل ينطلق كأنه في سباق، حتى كاد أن يهوي بنا في مكان سحيق، ويربط على سيارته فنسمع لها صرصرة. والحقيقة أنني عشت تلك الليلة بين الحياة والموت، أودع الدنيا إلى الآخرة ثم أعود حياً، أشدُّ أضراسي ورجلٍ ويدِّي ثم أرخي جسدي، أعطِه أخاطبه أنسحه، وكأنني أغريه بالسرعة والإقدام حتى وصلنا وادياً رحباً، والسماء ممطرة، وفاجأنا سيلٌ زاحف، وتساهلنا بأمره، فلما توسّطنا الوادي غاصت عجلات سيارتنا، وأخذ الماء يرتفع شيئاً فشيئاً، حتى دخل علينا في السيارة، فنزلنا مهرولين، وتركنا سيارتنا، واجترنا الوادي بصعوبة، وبقينا في طرف الوادي من وسط الليل إلى الصباح، بلا طعام، ولا شراب، ولا لحاف، ولا فراش، لأننا كنا ننتظر الموت، فرضينا من الغنيمة بالإياب، ووجدنا وضعنا لا بأس به بالنسبة لما توقعنا من ذهاب الأرواح في هذا السيل العرمرم، وحمدنا الله على السلامة، ولو مع المعاناة وتعب السفر والسهر. وفي الصباح أتى من أنقذنا، وعدنا سالمين. وتذكرتُ قصة السفينة الحربية:الأمريكي الذي شارك في الحرب العالمية الثانية، وضررتُ سفينته بصاروخ، فغاصت في بحر اليابان، وبقي ثلاثة عشر يوماً تحت الماء، معه فحسب ماء بارد وخبز يابس، فلما خرج سالماً سُئل: ما هي أكبر تجربة استفدتَها؟ فقال: تعلمْتُ في هذه الأيام المخيفة أنَّ منْ كان معافياً وعنه خبز وماء، فقد حاز مُلك الدنيا.

وأنا أقول لك: ما هي الدنيا؟ هل هي إلا عافية البدن، وراحة البال، وخبز تأكله، وماء تشربه، وثوب تلبسه، وعلى بقية الدنيا العفاء والسلام. لماذا لا أستعمل أنا وإياك الحساب في حياتنا، فنسائل أنفسنا: ماذا عندنا؟ وماذا ينقصنا؟

وسوف نجد أن الذي عندنا أكثر من ٨٠٪ من وسائل العيش، ونعم الحياة، وأن الذي ينقصنا أقل من ٢٠٪ من الرغد والسعادة، وغالب الناس مثلي ومثلك، إلا في حالات نادرة تكون **البليّة** أعظم من العطية، لكنني أنا وأنت نبكي على ما ينقصنا، ولا نضحك لما عندنا، ونحزن على ما فاتنا من النعم، ولا نفرح لما وصلنا من الخير، ونأسف لما أصابنا، ولا نشكر على ما يبقى لنا وتتوفر لدينا.



### أطفي نار العداوة قبل أن تضطرّم

وجدتُ في حياتي القصيرة العادية أنتي ما ذهبتُ لاستيفاء حقي، أو ردّ اعتباري نحو نقد أو مضايقة، إلا وجدتُ الخسارة أعظم، والندم أجلّ، بمعنى: أنتي كنتُ أظنّ أنتي إذا محّستُ في ثبوت ما بلغني من سوء عن شخص، أو نالني من مضايقة عن طريق رجل ما، أنتي بهذا التمحيص والمطالبة والسؤال، أُعيد لنفسي حقّها واعتبارها ومكانها، فإذا الأمر على العكس، والمسألة على الضدّ، تقع الوحشة بيّني وبين هذا الإنسان، ويستمر العداء، وتستقرُّ الخصومة، ويُلْجَ هُو في خطئه، وأتمنى أنتي ما طالبتُ أو

تحقّقتُ أو تساءلتُ، وأن أجمل من هذا كله وأحسن وأطيب: العفو والصفح والإعراض والصبر والتحمل، وتجاهل هذا الشيء، وهذا منطق الوحي الصادق: ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ﴾. ﴿وَلَيَعْفُواْ وَلَيُصْفِحُواْ﴾، ﴿وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ﴾، ﴿وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ﴾، ﴿اْدْفِعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَانَهُ وَلِيْ حَمِيمٌ﴾، ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلَامًا﴾.

إذن: فإذا سمعتَ من شخص كلمة نابية، فلا ترددَها فتصبح عشرًا، وإذا هُجيتَ بقصيدة، فكنْ كأنك لم تسمع، لأنك لو ناقضتها بقصيدة من عندك تشاغل بها الناس، وحفظها الأدباء، وإذا كُتب عنك مقالة لاذعة فامتّها طبخاً بالتجاهل، وكأنه يقصد غيرك، وإذا انتقدك ناقد حاقد، فتغافل، كأنه يريد بكلامه حائط الجيران. وقد يدعا السلف: الاحتمال دفنُ للمعائب.

لا يضرُ البحَرُ أَمْسِيَ زَاهِرًا  
أَنْ رَمَى فِيهِ غَلَامٌ بِحَجَرٍ

البحر: ظهورٌ مأوهٌ حِلٌّ ميتته، لأن كثير الماء إذا تجاوز القُلَّتين لم يحملِ الخبر، وكذلك الرجل الشهم الصبور، عنده مناعة من نبذ الشائئن، ﴿إِنَّ شَائِكَ هُوَ الأَبْتَرُ﴾. ولديه حصانة من هرج الفارغين، ﴿فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا﴾.

## لا تحط من مكانة أحدٍ

عرفتُ في حياتي صفة جربتها واستعملتها، فما خاب فيها ظني، وهي أن المدح المؤدب المقتضى يؤثر في الناس، فمهما كان ورعهم وزهدهم، وبعدهم عن المظاهر، لكنهم عند كلمة الثناء يتآثرون لها ويرتاحون، فمن مُقلٍّ ومن مستكثر.

لقد جلستُ مع علماء أهل تقوى وديانة، فإذا وجدوا كلمة شكر وثناء لانت عريكتُهم، وصفت سرائرهم، وتبلاجت أسرارير وجههم. إن الكلمة اللينة تفعل فعلها في القلوب، وإن منهج الحق الموروث عن نبي الحق هو إِنْزَالُ النَّاسِ مَنَازِلَهُمْ مِنَ التَّبْجِيلِ وَالْتَّكْرِيمِ، وإنها موهبة ربانية أن تُسعد الناس، وأن تُسعد نفسك بحسن تعاملك، **﴿فِيمَا رَحْمَةٌ مِّنَ اللَّهِ لَنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَطَأً عَلَيْظَ الْقُلُبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ﴾**.

إن مؤلف كتاب (كيف تكسب الأصدقاء) يرى أنَّ من عوامل جذب الناس هو التبذير في مدحهم والإسراف في الثناء عليهم، ولا أرى هذا، وإنما الاقتصاد والاعتدال في ذلك: **﴿قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا﴾**، فلا تملُّك مكشوف مفتعل، ولا جفاء وجفاف قاحل، وإنما خلقٌ وسموٌ وأريحية.

أنا وأنت بإمكاننا أن نشمُّخ بأنوفنا على الناس، وأن نعبس في وجوههم، لكننا سوف نخسرهم ولا يخسروننا، لأنهم سوف يجدون غيري وغيرك، ومن يتواضع لهم، ويبتسم لهم، ويُوطئ كنفَّه لهم، **﴿وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾**.

إِنْ مِنْ سَعَادَتِنَا كَسْبُ النَّاسِ؛ لَأَنَّهُمْ أَهْلُ الثَّنَاءِ وَالدُّعَاءِ وَالْمُحَبَّةِ  
وَالْتَّعَاطُفِ، وَهُمْ شَهَدَاءُ اللَّهِ فِي الْأَرْضِ، ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا﴾.

وَقَدْ عَرَفْتُ فِي حَيَاةِي أَنَّاساً يَجِيدُونْ فِنَّ الْاندِمَاجِ، فَمَا أَسْرَعَ مَا تَهْفُو  
حَوْلَهُمُ الْقُلُوبُ، وَتَتَسَاقِطُ عَلَيْهِمُ الْأَرْوَاحُ، كَأَنَّهُمْ وَرَقُ الصَّفَصَافِ مِعَ الرِّيحِ  
الْعَلِيلِ الْبَارِدِ، وَتَشَيَّعُهُمُ الْأَبْصَارُ أَيْنَمَا حَلُوا وَأَيْنَمَا ارْتَحَلُوا، وَجُوهُهُمْ طَلْقَةٌ  
لِلنَّاسِ، قُلُوبُهُمْ صَافِيَّةٌ، أَسْنَتْهُمْ بِرِئَةٍ، فِي السَّعَادَتِهِمْ!! وَيَا السَّعَادَةَ النَّاسُ بِهِمْ!!.

وَبِمَقْدُورِ الْعَبْدِ - بَعْدَ تَوْفِيقِ اللَّهِ جَلَّ فِي عَلَاهِ - أَنْ يَسْعَى لِنَزْلَةِ الْقَبْوُلِ فِي  
الْأَرْضِ، وَهُوَ لَا يَشْتَرِي بِكُنُوزِ قَارُونَ، وَلَا بِمَلَكِ سَلِيمَانَ، وَلَا بِخَلَافَةِ هَارُونَ  
الرَّشِيدِ، وَلَكِنَّهُ يَكْسِبُ بِإِخْلَاصِ النِّيَةِ لِلَّهِ، وَالصِّدْقِ مَعَهُ، وَمَحْبَّةِ الْخَيْرِ لِلنَّاسِ،  
وَحُبُّ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﷺ، وَمَقْتُ النَّفْسِ وَتَحْقِيرُهَا وَازْدَرَائِهَا وَلَوْمَهَا.

إِنَّ الصَّفَاتَ الْحَمِيدَةَ وَالْخَصَالَ الْجَمِيلَةَ تُتُّبِّعُ، لَأَنَّهَا فِي صَعُودٍ، وَأَمَا  
مَسَاوَى الْأَخْلَاقِ وَشَرَاسَةِ الْطَّبَعِ، فَهُنَّ سَهْلَةٌ لِمَنْ أَرَادَهُمْ؛ لَأَنَّهَا فِي انْهَادٍ،  
وَالصَّعُودُ مَكْلُفٌ شَاقٌّ، وَالْهَبُوتُ سَهْلٌ مَيْسَرٌ.

مَنْ يَهْنِ يَسْهُلُ الْهَنَاءُ وَانْ عَلِيهِ مَا لِجُرْحٍ بِمَيْتٍ إِيمَانٌ  
وَذَقْتُ طَعْمَ الْحَيَاةِ فَوُجِدْتُ فِيهَا نُوْعًا يَسُوقُ لَكَ وَلِلآخِرِينَ إِلَيْهِ السَّعَادِ،  
وَهُوَ احْتِرَامُ مَوَاهِبِهِمْ، وَالاعْتِرَافُ بِقَدْرَاتِهِمْ، وَتَشْجِيعُ طَمْوَحَاتِهِمْ، وَعَدْمُ  
مَصَادِرَةِ جَهُودِهِمْ، وَإِلْغَاءِ دُورِهِمْ.

إن مما ينفع على الناس عيشهم، ويذكر أنفسهم: هذا الذي لا يرى إلا نفسه، فهو وحده الكوكب الدُّرِّيُّ، وقبة الفَلَكُ، ونادرة الزمان، وبركة الوقت، وغيره قاصرٌ، وعليه مآخذ وملحوظات.

صاحبُّ أنساً لهم جهود في الخير لا بأس بها على مستواهم وقدراتهم، وكتُّ أظنُّ أنهم يعرفون قدرهم ولا يبالغون في مكانتهم، فلماً كاشفُّتُهم، إذا كثير منهم يرى أن جهوده فوق ما يراها الناس، وأعلى مما يتصورُّها الآخرون.

هذا طالب يُؤلِّفُ كُتيبات صغيرة مستعجلة للناشئة، فأشكره على جهده، فيُسَهِّبُ أَيْمًا إسهامًا في كثرة ما وُزِّعَ منها، وكيف أقبل الناس عليها، وكم بَيَعَ منها، ومن أثني عليها من الناس، ومن قَبْلَ هذا الحديث، فعجبتُ لِإِلَّا نسان، ما أعظم نفسه عنده، وما أغلى ما يقدِّمه ولا أبغضَ إليه ممَّ يحطُّ من قدره، أو لا يعترف بمجهوده، أو يتغافل دوره.

وسمعتُ شريطاً لا بأس به لطالب علم آخر، ليس مشهوراً ولا مغموراً، وأردت شكره وتشجيعه ليواصل ويستمرُّ، فكلَّمته بالهاتف، فما إن ذكرتُ له الشريط وأثنيتُ عليه، إلَّا واهتبَّلَا فرصة سانحة، فابتَهَلَ أولاً إلى الله العلي القدير أن ينفع بشرطيه جميع المسلمين والملمات، وأن يعمَّ به النفع، وكأن هذا الشريط قد طبَّقَ الخافقين، وسار مسيرة الشمس، ثم ذكر لي كيف حضر للمحاضرة وعد الحضور، ونحو ذلك من الكلام الذي ما ظننتُ أنه يحمله، فعلمتُ أن النفس البشرية تفالي في وزنها وقيمتها ودورها وتأثيرها أضعافاً مضاعفة، وكم هي مصيبة لها لو فُوجئتَ بمن يهون من قدرها، ويضع من مكانتها.

شكرتُ واعظاً على موعظة القاها وقد سمعتُ عنها ولم أحضرها، فأخبرني بكثرة من حضر، وتأثر الناس وبكائهم، وتوية بعض الناس على يديه.

إذن فاحذر أن تلغي مكانة أحد مهما كانت، أو تزدرى الآخرين، وتغضّ من قدرهم، ﴿لَا يَسْخِرْ قَوْمٌ مِّنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِّنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِّنْ نِسَاءٍ عَسَى أَنْ يَكُنْ خَيْرًا مِّنْهُنَّ﴾.

إن مما يحبّ الناس فيك تشجيعك لموهبيهم واهتمامك بهم، واقبالك عليهم، وهذا منهج قرآنی راشد: ﴿وَلَا تَطْرُدِ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاءِ وَالْعَشِيِّ﴾، ﴿وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاءِ وَالْعَشِيِّ﴾، ﴿عَبَسَ وَتَوَلََّيْ أَنْ جَاءَهُ الْأَعْمَى \* وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَهُ يَزَكَّى﴾.

ذكروا في السيرة أن الذي صرف جبلة بن الأبيهم عن الإسلام، أنه ما أنزل منزلته، وما وجد الاهتمام به كما ينبغي في زعمه.

وقد ذكر طه حسين في كتابه «الأيام» أن شيخاً في الأزهر أتى يمتحنه وقت القبول، فقال له: اقرأ يا أعمى سورة الكهف. وبقيت هذه الكلمة في أذن طه حسين تهزه وتزلزله وتزعجه، وكان من نتائجها أن انقضّ على الأزهر ساباً وناقماً وشاتماً، ثم تركه إلى الأبد.

من الذي يرخص نفسه ولا يقيم لها وزناً؟ من الذي يرى أنه لا شيء وليس له شأن يذكر؟ لا أحد، كلّ يحبّ نفسه، وكلّ يغالي بقيمتها، وكلّ يعرف قدره.

لاحظْ وأنت في أي مجلس أنَّ مَن يتحدَّث في هذا المجلس يُكثر من كلمة «أنا» وضمير المتكلّم: قلتُ، وخرجتُ، وقابلتُ، وقيل لي، واتصل على.. فهل تريد أنا وأنت.. بلا مبالغة.. تحطيم هذه النزعات، والكوامن النفسيَّة!.. كنتُ في معهد الرياض بالثانية المتوسطة، أتعاطى الشعر وأهتم به، فكتبتُ مقطوعة في مجلة المعهد، فأثنى على بعض الأساتذة، فصرتُ عند نفسي كأبي تمام أو المتبي، أو أجود قليلاً.

ووفد إلى المعهد طلبة معهد آخر زائرين، فأقيمت لهم حفلة، وطلب مني إلقاء قصيدة؛ لأنَّه ليس في الطلاب شعراء، أو مدَّعُون للشعر مثلي، فتعيَّنَ علىيَّ نظم القصيدة *﴿فَلَمْ تَجِدُوا مَاءٍ فَتَمَمُّوا صَعِيداً طَيِّباً﴾*، وحظيَتُ بأستاذ الأدب في المعهد فأثنى على القصيدة، وعلى أسلوبها، وجزالة ألفاظها، وصدقَتُه، وظننتُ أنها رائعة الروائع، وأنها نادرة المثال، ولما كبرتُ وذقتُ الأدب وعرفتُ الشعر، ضحكتُ من نفسي ومن قصيدي. وكان مطلعها:

لَكَ يَا مَعْهُدِي الْأَجْلِ سَلَامِي      عَامِرُ الْوَدُّ وَالْأَمَانِي أَمَامِي

فما إذا أستفید أنا وأنت من تحطيم الآخرين، إنهم لن يتراجعوا عن سيرهم، ولكننا نكدر أمزجتهم، ونكسب عداهم ومقتهم.

فما عليك إذن إلا أن تشي على الجانب المُشرِّق في حياة الناس، وتشيد بصفات الخير فيهم، وتشكر لهم فضائلهم، وتغضض طرفة عين عن مساوئهم وتحقيرهم.



## كما تدين تدان

يقول بعض الحكماء: متبع العيوب: كالذباب لا يقع إلا على الجرح وبعض الناس مصاب بـ«لكن»، كلما ذكرت له شخصاً قال: فيه خير ولكن... ثم اسمع ما يأتي بعد لكن: هجاءً مقدع، وسباب أثيم، وهتك متعمد: ﴿وَيَلْ لِكُلْ هُمَزَةٍ﴾، ﴿هَمَازِ مَشَاءِ بَنَمِيم﴾، ﴿وَلَا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضًا﴾.

إن سعادتي وسعادتك تكمن في إسعاد الآخرين، وإدخال السرور عليهم، والاعتراف بمواهبهم وقدراتهم وحسناتهم. ولقد لاحظت أنه بقدر احترامنا للناس واهتمامنا بهم واعترافنا بفضلهم، نجد الاحترام والاهتمام والاعتراف منهم.

وبقدر التجاهل والتجافي والإعراض عنهم، نجد منهم التجاهل والتجافي والإعراض. ﴿جَرَاءٌ وَفَاقًا﴾.

من هو هذا الذكيُّ منا الذي يريد تكرييم الناس له، وهو يعيش إهانتهم؟! ويرغب في تبجيلهم له، وهو يسعى في إذلالهم؟! وهذه قسمة ضيّزَ، ﴿وَيَلْ لِلْمُطْفَفِينَ﴾.



## لَا تُصَادِرْ جَهُودَ الْآخَرِينَ

استفدتُ من العلاقات الاجتماعية، أن من إسعادك لنفسك ولصديفك: منْهُ الحفاوة اللائقة بمِثْلِه، ومنها: نداوَه بأحَبِ الأسماء إِلَيْهِ، وهو اسمه الذي عُرِفَ به أو كنيته. وما أبُرِدَ ولا أثقل حِسَّاً مِنْ ينادي أخاه بالضمائر

المجهولة، فيقول: أنت يا هذا، أو يا ذاك. وهل تريد أنت أن يتجاهل اسمك أحد، أو ينطق اسمك خطأً، أو كنيتك غلطًا؟ ما أظنُك!

إن أسلوب التجاهل والإسقاط يدلُّ على ثخانة الطبع، وكثافة الإحساس، وبرود العواطف.

كم هي المفاجأة للمرأة في البيت، وقد نظمت بيتها، ورتب مجلسها، وأضفت على جو الغرفة طيباً زكيّاً، ثم يدخل الزوج فيتعامى عن هذا كله، ولا يقول كلمة شكر أو إعجاب أو انتباه، إن مثل هذا التصرف إحباط للجهد ونسف للاهتمام.

إذن فأعير غيرك الانتباه والاهتمام، وشكر لصاحب الصنيع صنيعه، وامدح المنظر الحسن، والرائحة الجميلة، والفعل الطيب، والصفة المحمودة، والقصيدة المؤثرة، والكتاب النافع، لتكتب في سجل الأوفىء الأمانة أهل المروءة.



### اطرح المحاكاة المتكلفة

سمعتُ الشاعر عمر أبا ريشة هو يُلقي قصيده: «أنا في مكة»، ومطلعها:

لم تزالِي على مَمْرَالِيالِي مَوْئِلَ الْحَقِّ يَا عَرْوَسَ الرِّمَالِ

وقد استرعاني حسن الإلقاء، وجودة العرض وعدوبية النغمة، فحفظتُ القصيدة، وطريقة الإلقاء، ونظمتُ من عندي قصيدة، وقمتُ ألقيها في

حفل المعهد العلمي، وحاولتُ أن أتقمّص شخصية أبي ريشة، وأن ألقى كما كان يلقي، لكنني لستُ أبا ريشة، فجاء الإلقاء ثقيلاً، مملاولاً بارداً، وبعدها تركتُ التقليد، وألقيتُ القصائد على سجيري.

ومثل هذا مشهد إمام مسجد صلّيتُ وراءه في مدينة جدة صلاة العشاء، فحاول أن يقلد قارئاً مشهوراً، ولكن هيهات، الصوت غير الصوت، والنبرة غير النبرة، وارتعدت قرائص هذا الإمام، واكتظَ صوته، وتقطعتُ أنفاسه، وتعبتُ أنا وراءه من حالي ومعاناته، وتکلیفه نفسه ما لا يطيق، وعلمتُ علم اليقين أن الباري سبحانه وتعالى خلق لكل إنسان قدرات ومواهب وصفات، لا تشابه الآخرين: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَا جَاءَ﴾.

فما عليك إذا أردت الإبداع والتأثير إلا أن تكون على طريقتك وسجيّتك وموهبتك: ﴿فُلْ كُلْ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِه﴾. فلا تتشبّه بأصوات الآخرين، وبطريقتهم في الحديث، أو مشيّهم أو جلوسهم، لتعضي نفسك من رق التقليد، وتبعيَّة التشبّه، وضربيَّة المحاكاة. إن جاذبيتك وطلاؤتك وعذوبتك تكمن في استقلاليتك في الإبداع والتأثير، وتفردك في العطاء، وتميُّزك في الطرح.



### إذا لم تستطع شيئاً فدعه

كنتُ أخطب الجمعة بمدينة أبها، وأكثر خطبي عن السيرة، وكأن الناس ارتأوا لهذا الطرح، الذي لا يأس به، وطلب مني أن أتحدث عن مشكلة غلاء المھور، لحاجة الناس إليها، وهو موضوع تقديري يميل إلى الأمثلة

الواقعية والحوادث العامية، وأنا لا أنشط لمثل هذا الطرح كثيراً، لأن قدرتي وموهبتني ونشاطي في باب السير، وأجد لذلك راحة وأريحية، فلبيت الطلب وارتجلت خطبة عن غلاء المهر، فذكرت آية وحديثاً، ثم ذهبت في الحديث يمنةً ويسرةً، أحياول أجمع شتات الموضوع وشوارده، فأزيده تمزقاً وتقطيعاً وعلاني العرق، وظهر على الإحجام والبرود، وأنهيت الخطبة، ولم أجد لها عنواناً أنساب من شعاع في الأفق، ليكون تائهاً مثلها بارداً كبرودتها، وأيقنت بعدها أن من الأصلح لي أن أتكلم فيما أجيد، وأخطب فيما أحسن، وأن أريح أعصابي من عناء التكلف. وفي التنزيل: ﴿وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ﴾ وقال عمر: نهينا عن التكلف.

فعلينا جميعاً إذا أردنا السعادة، وهدوء البال، والجودة فيما نقدم للناس، أن نتحدث ونعمل ونعطي الشيء الذي نستطيعه ونحسنه ونتضنه، وفي الحديث: «إن الله يحب من أحدهم إذا عمل عملاً أن يتلقنه»، لأن الإتقان شفاء للنفس من داء الندم، وراحة للضمير من معاناة التأنيب، وأداء للأمانة إلى أهلها.



## لا تكن فوضوياً في حياتك

جمعت يوماً من الأيام اثني عشر تفسيراً: الطبرى، وابن كثير، والبغوى، والمخشري، والقرطبي، والظلال، والشنقىطي، والرازى، وفتح القدير، والخازن، وأبى مسعود، والقاسمى، ثم عزمت على أن أقرأ كل يوم آية في كل تفسير من هذه التفاسير، فابداً بأولها حتى أنهى الآية، ثم الثانية، ثم

الثالثة، حتى أنهى الاشتباكي عشر تفسيرًا، ثم سألتُ نفسي: ماذا بقي منها في ذهني؟ فلا أجد شيئاً يذكر إلا معاني كلام ما كنتُ أجده في الغالب، ولكنني أحسستُ بملل وسأم وارتباك، والسبب أن الطريقة ليست ناجحة في المطالعة، وليس فيها تسييق وترتيب، وإنما هي ارتجال واستعجال.

فهل تريد الانتفاع بهدوء، والاستفادة بارتياح؟ لا تُربك نفسك بكثرة المصادر والمراجع، وتشتت الذهن، وإتعاب القلب، بل عليك دراسة خطة ناجحة ممتعة مُوصلة، تحميك من العجلة والسأم، وتتضمن لك المداومة والاستمرار، ولو كان العائد قليلاً، فالمداومة مع القليل أصل عظيم. وكان صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أحب العمل إليه ما داوم عليه صاحبه، وإن قل.



### ﴿الْهَامُ التَّكَاثُرُ﴾

ذهبت بحماس منقطع النظير إلى مكتبة عامة، بعدما حصل لي مبلغ من المال، وعزمت على شراء نسخة من كل كتاب، لشدة الشغف وعظيم الرغبة، وعبيات الرفوف من كل تخصص، حتى اشتريت عشرات الكتب في علم النفس، ودقائق أصول الفقه، وزبد الثقافة العامة، وجئت أطالع بما أدرى كيف أبدأ، وماذا أختار، وماذا أترك، ووجدت كثيراً من الكتب يعيد بعضها بعضاً، مما في هذا الكتاب في ذاك، ووجدت طائفة منها لا تمنحي الفائدة المرجوة، وطائفة أخرى فيها كلام بلا علم، ولفظ بلا معنى، ومررت على سنوات، وعشرات منها على رفوفها لم أحرك منها ساكناً، إنما أقلقني وجودها وترتيبها واحتلاطها، حتى جالست علماء أذكياء، ورجالاً نبلاء، وعرضت لهم الحال، فأرشدوني إلى طريقة ناجحة مفيدة، وهي اقتتناء

عيون الكتب وأمهاتها وأصولها وأجودها، وترتيبها وضبطها، ومطالعتها وملازمة البحث فيها، وترك ما سوى ذلك إلا لبحثٍ أو نحوه. فقررت رحبي، وهدأتُ مشاعري، وسكنَتْ نفسي لهذا الرأي السديد.

فإن كان لديك مكتبة أو تحب المطالعة والاستفادة، فخذْ لك عيون المعرف، وأفضل المصنفات، واشتغلْ بها، لتسليم من عناء الشتات وانشغال البال، والحيرة في الأخذ والاختيار.

قالوا خذ العين من كل فقلت لهم  
في العينِ فضلٌ ولكن ناظر العينِ  
﴿أَلَهَا كُمُ الْتَّكَاثُرُ \* حَتَّى زَرْتُ الْمَقَابِرَ﴾

وبالمناسبة ذكرت طلبة علم يسألون عن غامض الكتب، ونادر المخطوط، وغريب المصنفات، وهم في جمْع مستمرٍ للكتب، وقراءتهم ضحلة، ومعرفتهم بالأصول من الكتب قليلة، إنما همهم تكثير المكتبة، والإغراب على الحضور بأسماء مصنفات كعنةاء مُغْرِب، أو كالكبِيريت الأحمر، فمنهم من يتأسَّف على عدم حصوله على تفسير مقاتل بن سليمان، وهو ما قرأ تفسير ابن كثير كاملاً، ومنهم من يتحسَّر على «فوائد تمام»، ولا يعرف من فتح الباري إلا اسم مؤلِّفه ولون غلافه، **﴿وَمِنْهُمْ أُمِيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلَّا أَمَانِيًّا وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظْنُونَ﴾**.

فلا تشغل نفسك ببنيةِ الطريق مع إهمال الجادة الواضحة، ولا تتقطَّع وراءِ الجزئيات بعد هجر الكليات. ومن الحكمة: البداية بالأهم فالمهم، ومن لم يعرف المقصود طال عليه الطريق، وكَلَّتْ راحلته، وأجهد نفسه، ولم يحصل على مطلوبه.

## حتى تكون أسعد الناس

- الإيمان يذهب الهموم، ويزيل الغموم، وهو قرة عين الموحدين، وسلوة العابدين.
- ما مضى فات، وما ذهب مات، فلا تفكر فيما مضى، فقد ذهب وانقضى.
- أرض بالقضاء المحتموم، والرزق المقسم، كل شيء بقدر، فدع الضجر.
- ألا بذكر الله تطمئن القلوب، وتحط الذنوب، وبه يرضى علام الغيوب، وبه تفرج الكروب.
- لا تنتظر شكرًا من أحد، ويكتفى ثواب الصمد، وما عليك ممن من جحد، وحقد وحسد.
- إذا أصبحت فلا تنتظر المساء، وعش في حدود اليوم، وأجمع همك لصلاح يومك.
- اترك المستقبل حتى يأتي، ولا تهتم بالغد؛ لأنك إذا أصلحت يومك صلح غدك.
- ظهر قلبك من الحسد، ونفّه من الحقد، وأخرج منه البغضاء، وأزل منه الشحنة.
- اعزل الناس إلا من خير، وكن جليس بيتك، وأقبل على شأنك، وقلل من المخالطة.
- الكتاب أحسن الأصحاب، فسامر الكتب، وصاحب العلم، ورافق المعرفة.
- الكون <sup>بني</sup> على النظام، فعليك بالترتيب في ملمسك وبيتك ومكتبك وواجبك.

- اخرج إلى الفضاء، وطالع الحدائق الفناء، وتفرج في خلق الباري وابداع الخالق.
- عليك بالمشي والرياضة، واجتب الكسل والخمول، واهجر الفراغ والبطالة.
- اقرأ التاريخ، وتفكر في عجائبه، وتدبر غرائبه، واستمتع بقصصه وأخباره.
- جدد حياتك، ونوع أساليب معيشتك، وغير من الروتين الذي تعيشه.
- اهجر المنبهات والإكثار منها كالشاي والقهوة، واحذر التدخين والشيشة وغيرها.
- اعن بنظافة ثوبك، وحسن رائحتك، وترتيب مظهرك، مع السواك والطيب.
- لا تقرأ بعض الكتب التي تربى التشاؤم والإحباط واليأس والقنوط.
- تذكر أن ربك واسع المغفرة، يقبل التوبة، ويعفو عن عباده، ويبدل السيئات حسنات.
- اشكر ربك على نعمة الدين والعقل والعافية والستر والسمع والبصر والرزق والذرية وغيرها.
- ألا تعلم أن في الناس من فقد عقله أو صحته أو هو محبوس أو مسلول أو مبتلى؟!.
- عش مع القرآن حفظاً وتلاوة وسماعاً وتدبراً، فإنه من أعظم العلاج لطرد الحزن والهم.
- توكل على الله وفوض الأمر إليه، وارض بحكمه، والجأ إليه، واعتمد عليه فهو حسبك وكافيك.

- اعفُ عنم ظلمك، وصل من قطعك، وأعط من حرمك، واحلم على من أساء إليك تجد السرور والأمن.
- كرر «لا حول ولا قوة إلا بالله» فإنها تشرح البال، وتصلح الحال، وتتحمل بها الأثقال، وترضي ذا الجلال.
- أكثر من الاستغفار، فمعه الرزق والفرج والذرية والعلم النافع والتيسير وحط الخطايا.
- اقنع بصورتك وموهبتك ودخلك وأهلك وبيتك تجد الراحة والسعادة.
- اعلم أن مع العسر يسراً، وأن الفرج مع الكرب وأنه لا يدوم الحال، وأن الأيام دول.
- تفاءل ولا تقنط ولا تيأس، وأحسن الظن بربك وانتظر منه كل خير وجميل.
- افرح باختيار الله لك، فإنك لا تدرى بالصلحة فقد تكون الشدة لك خير من الرخاء.
- البلاء يقرب بينك وبين الله ويعلمك الدعاء، ويدهبك عنك الكبر والعجب والفخر.
- أنت تحمل في نفسك قناطير النعم، وكنوز الخيرات التي وهبك الله إياها.
- أحسن إلى الناس، وقدم الخير للبشر؛ لتلقى السعادة من عيادة مريض، وإعطاء فقير، والرحمة بيتيم.
- اجتب سوء الظن، واطرح الأوهام، والخيالات الفاسدة، والأفكار المريضة.
- اعلم أنك لست الوحيد في البلاء، فما سلم من الهمم أحد، وما نجا من الشدة بشر.

- تيقّن أن الدنيا دار محن وبلاء ومنفّعات وكدر، فاقبلها على حالها واستعن بالله.
- تفكّر فيمن سبقوك في مسيرة الحياة ممن عُزل وحبس وقتل وامتحن وابتلي ونكب وصودر.
- كل ما أصابك فأجره على الله من الهم والغم والحزن والجوع والفقير والمرض والدين والمصائب.
- اعلم أن الشدائِد تفتح الأسماع والأبصار، وتحيي القلب، وتردع النفس، وتذكر العبد، وتزيد الثواب.
- لا تتوقع الحوادث، ولا تنتظر السوء، ولا تصدق الشائعات، ولا تستسلم للأرجيف.
- أكثر ما يُخاف لا يكون، وغالب ما يُسمع من مكره لا يقع، وفي الله كفاية، وعنه رعاية، ومنه العون.
- لا تجالس البُغضاء والثُقلاء والحسَدة، فإنهم حُمّي الروح، وهم رسّل الكَدر وحملة الأحزان.
- حافظ على تكبيرة الإحرام جماعة، وأكثر المكث في المسجد، وعوْد نفسك المبادرة للصلوة لتجد السرور.
- إياك والذنوب، فإنها مصدر الهموم والأحزان، وهي سبب النكبات، وباب المصائب والأزمات.
- داوم على ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ فلها سرّ عجيب في كشف الكرب، ونبأ عظيم في رفع المحن.

- لا تتأثر من القول القبيح والكلام السيئ الذي يقال فيك، فإنه يؤذى قائله ولا يؤذيك.
- سبب أعدائك لك وشتم حسادك يساوي قيمتك؛ لأنك أصبحت شيئاً مذكوراً، ورجالاً مهماً.
- اعلم أن من اغتابك فقد أهدى لك حسناته، وحطّ من سيئاتك، وجعلك مشهوراً، وهذه نعمة.
- لا تشدد على نفسك في العبادة، والزم السنة واقتصر في الطاعة، واسلك الوسط وإياك والغلو.
- أخلص توحيدك لربك ليشرح صدرك، فبقدر صفاء توحيدك ونقائص إخلاصك تكون سعادتك.
- كن شجاعاً قوي القلب، ثابت النفس، لديك همة وعزيمة، ولا تفرّنَك الزوابع والأرجيف.
- عليك بالجود فإن صدر الجود منشرح، وباله واسع، والبخيل ضيق الصدر، مظلم القلب، مكدر الخاطر.
- أبسط وجهك للناس تكسب ودّهم، وأن لهم الكلام يحبونك، وتواضع لهم يجعلوك.
- ادفع بالتي هي أحسن، وترفق بالناس، وأطفئ العداوات، وسامِل أعداءك، وكثّر أصدقاءك.
- من أعظم أبواب السعادة دعاء الوالدين، فاغتنمه ببرّهما ليكون لك دعاؤهما حصناً حصيناً من كل مكروره.

- أقبل الناس على ما هم عليه، وسامح ما يبدر منهم، واعلم أن هذه هي سنة الله في الناس والحياة.
- لا تعيش في المثاليلات، بل عش واقعك، فأنت تريد من الناس ما لا تستطعيه فكن عادلاً.
- عش حياة البساطة، وإياك والرفاهية والإسراف والبذخ، فكلما ترفة الجسم تعمقت الروح.
- حافظ على أذكار المناسبات فإنها حفظ لك وصيانته، وفيها من السداد والإرشاد ما يصلح به يومك.
- وزّع الأعمال ولا تجمعها في وقت واحد، بل اجعلها في فترات وبينها أوقات للراحة ليكن عطاوك جيداً.
- انظر إلى من هو دونك في الجسم والصورة والمال والبيت والوظيفة والذرية، لتعلم أنك فوق ألف الناس.
- تيقّن أن كل من تعاملهم من أخ وابن وزوجة قريب وصديق لا يخلو من عيب، فوطّن نفسك على تقبل الجميع.
- الزم الموهبة التي أعطيتها، والعلم الذي ترتاح له، والرزق الذي فتح لك، والعمل الذي يناسبك.
- إياك وتجريح الأشخاص والهيئات، وكن سليم اللسان، طيب الكلام، عذب الألفاظ، مأمون الجانب.
- اعلم أن الاحتمال دفن للمعائب، والحلم ستر للخطايا، والجود ثوب واسع يغطي النقائص والمثالب.

- انفرد بنفسك ساعة تدبر فيها أمورك، وتراجع فيها نفسك، وتنظر في آخرتك، وتصلح بها دنياك.
- مكتبتك المنزلية هي بستانك الوارف، وحدائقك الفناء، فتنزه فيها مع العلماء والحكماء والأدباء والشعراء.
- اكسب الرزق الحلال وإياك والحرام، واجتنب سؤال الناس، والتجارة خير من الوظيفة، وضارب بمالك واقتصر في المعيشة.
- البس وسطاً، لا لباس المترفين ولا لباس البائسين، ولا تُشهر نفسك بلباس، وكن كعامة الناس.
- لا تغضب فإن الغضب يفسد المزاج، ويفيّر الخلق ويسيء العشرة، ويفسد المودة، ويقطع الصلة.
- سافر أحياناً لتجدد حياتك، وتطالع عوالم أخرى، وتشاهد معالم جديدة، وبلداناً أخرى، فالسفر متعة.
- احتفظ بمذكرة في جيبك ترتب لك أعمالك، وتنظم أوقاتك، وتذكرك بمواعيدهك، وتكتب بها ملاحظاتك.
- ابدأ الناس بالسلام، وحيّهم بالبسمة، وأعيرهم الاهتمام؛ لتكن حبيباً إلى قلوبهم قريباً منهم.
- ثق بنفسك ولا تعتمد على الناس، واعتبر أنهم عليك لا لك، وليس معك إلا الله، ولا تغتر بإخوان الرخاء.
- احذر كلمة (سوف) وتأخير الأعمال والتسويف باءة الواجب، فإن هذا عنوان الفشل والإخفاق.

- اترك التردد في اتخاذ القرار، وإياك والتذبذب في المواقف، بل اجزم واعزم وتقدم.
- لا تضيّع عمرك في التقلّل بين التخصصات والوظائف والمهن، فإنّ معنى هذا أنك لم تنجح في شيء.
- افرج بمكفرات الذنوب كالصالحات، والصادق، والتوبة، ودعاء المسلمين، ورحمة الرحمن، وشفاعة الرسول ﷺ.
- عليك بالصدقة ولو بالقليل، فإنها تطفئ الخطيئة، وتسرّ القلب، وتذهب الهمّ، وتزيد في الرزق.
- اجعل قدوتك إمامك محمداً ﷺ، فإنه القائد إلى السعادة، والدالُّ على النجاح، والمرشد إلى النجاة والفلاح.
- زرِ المستشفى لتعرف نعمة العافية، والسجن لتعرف نعمة الحرية، والممارستان لتعرف نعمة العقل؛ لأنك في نعم لا تدرى بها.
- لا تحطمك التوافه، ولا تعطِّ المسألة أكبر من حجمها، واحذر من تهويل الأمور والبالغة في الأحداث.
- كن واسع الأفق، والتمس الأعذار لمن أساء إليك لتعيش في سكينة وهدوء، وإياك ومحاولة الانتقام.
- لا تُصرِّح أعداءك بغضبك وحزنك، فإن هذا ما يريدون، فلا تتحقق أمنيتهم الغالية في تعكير حياتك.
- لا توقد فرناً في صدرك من العداوات والأحقاد، وبغض الناس، وكراه الآخرين، فإن هذا عذاب دائم.

- كن مهذبًا في مجلسك، صَمَوْتًا إِلَّا من خير، طلق الوجه، محترمًا لجلالسك، منصتاً لحديثهم، ولا تقاطعهم أثناء الكلام.
- لا تكن كالذباب لا يقع إِلَّا على الجرح، فإِياك والوقوع في أعراض الناس وذكر مثالبهم والفرح بعثراتهم وطلب زلاتهم.
- المؤمن لا يحزن لفوats الدنيا ولا يهتم بها، ولا يرهب من كوارثها، لأنها زائلة ذاهبة حقيقة فانية.
- اهجر العشق والغرام، والحب المحرم؛ فإِنه عذاب للروح، ومرض للقلب، وافزع إلى الله وإِلَيْه ذكره وطاعته.
- إطلاق النظر إلى الحرام يورث هموماً وغموماً وجراحًا في القلب، والسعيد من غضَّ بصره وخاف ربه.
- احرص على ترتيب وجبات الطعام، وعليك بالمفید، واجتنب التخمة، ولا تتم وأنت شبعان.
- قدر أسوأ الاحتمالات عند الخوف من الحوادث، ثم وطّن نفسك لتقبل ذلك فسوف تجد الراحة واليسر.
- إذا اشتد الحبل انقطع، وإذا أظلم الليل انقشع، وإذا ضاق الأمر أَسْعَ، ولن يغلب عسر يسرين.
- تفكَّر في رحمة الرحمن، غفر لبغيٌّ سقت كلبًا، وعفا عن قتل مائة نفس، وبسط يده للتائبين، ودعا النصارى للتوبة.
- بعد الجوع شبع، وعقب الظمة رِيٌّ، وإثر المرض عافية، والفقير يعقبه الغنى، والهم يتلوه السرور، سنة ثابتة.

- تدبّر سورة ﴿أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ﴾ وتذكرها عند الشدائـد، واعلم أنها من أعظم الأدوية عند الأزمـات.
- أين أنت من دعاء الكرب «لـا إـلـه إـلـا الله الـعـظـيم الـحـلـيم، لـا إـلـه إـلـا الله رب الـعـرـش الـعـظـيم، لـا إـلـه إـلـا الله رب السـمـوـات ورب الـأـرـض رب الـعـرـش الـكـرـيم».
- لا تغضـب وإذا غضـبت فاسـكت وتعـود من الشـيـطـان وغـيـر مـكـانـك، وإن كـنـت قـائـمـاً فـاجـلـس وـتوـضـأ وـأـكـثـر من الذـكـر.
- لا تـجـزـع من الشـدـة فـإـنـها تـقـوي قـلـبـك، وـتـذـيقـك طـعـمـ الـعـافـيـة، وـتـشـدـ من أـزـرـك، وـتـرـفـع شـائـنـك، وـتـظـهـر صـبـرـك.
- التـفـكـر في المـاـضـي حـمـق وـجـنـون، وـهـو مـثـل طـحـنـ الطـحـين وـنـشـرـ النـشـارة وـإـخـرـاجـ الـأـمـوـاتـ من قـبـورـهـمـ.
- انـظـرـ إلى الـجـانـبـ الـمـشـرـقـ من الـمـصـيـبـةـ، وـتـلـمـحـ أـجـرـهاـ، وـاعـلـمـ أـنـهاـ أـسـهـلـ منـ غـيـرـهاـ، وـتـأـسـ بالـمـنـكـوبـينـ.
- ما أـصـابـكـ لـمـ يـكـنـ لـيـخـطـئـكـ، وـمـاـ أـخـطـأـكـ لـمـ يـكـنـ لـيـصـيـبـكـ، وـجـفـ القـلـمـ بـمـاـ أـنـتـ لـاقـ، وـلـاحـيـلـةـ لـكـ فـيـ القـضـاءـ.
- حـوـلـ خـسـائـرـكـ إـلـىـ أـرـيـاحـ، وـاـصـنـعـ مـنـ الـلـيـمـونـ شـرـابـاًـ حـلـواًـ، وـأـضـفـ إـلـىـ مـاءـ الـمـصـائـبـ حـفـنةـ سـكـرـ، وـتـكـيـفـ مـعـ ظـرـفـكـ.
- لـاـ تـيـأسـ مـنـ رـوـحـ اللهـ، وـلـاـ تـقـنـطـ مـنـ رـحـمـةـ اللهـ، وـلـاـ تـنـسـ عـونـ اللهـ، فـإـنـ المـعـونـةـ تـنـزـلـ عـلـىـ قـدـرـ الـمـؤـونـةـ.

- الخيرة فيما تكره أكثر منها فيما تحب، وأنت لا تدري بالعواقب، وكم من نعمة في طي نعمة، ومن خير في جلباب شر.
- قيّد خيالك لئلا يجمع بك في أودية الهموم، وحاول أن تفكر في النعم والمواهب والفتوحات التي عندك.
- اجتب الصحب والضجة في بيتك ومكتبك، ومن علامات السعادة الهدوء والسكينة والنظام.
- الصلاة خير معين على المصاعب، وهي تسمو بالنفس في آفاق علوية، وتهاجر بالروح إلى فضاء النور والفلاح.
- إن العمل الجاد المثمر يحرر النفس من النزوات الشريرة، والخواطر الآثمة، والنزعات المحرمة.
- السعادة شجرة مأوئها وغذاؤها و هواؤها وضياؤها الإيمان بالله، والدار الآخرة.
- من عنده أدب جم، وذوق سليم، وخلق شريف، أسعد نفسه، وأسعد الناس، ونال صلاح البال، والحال.
- روح على قلبك فإن القلب يكُلُّ ويمل، ونوع عليه الأساليب، والتمس له فنون الحكمة وأنواع المعرفة.
- العلم يشرح الصدر، ويُوسع مدارك النظر، ويفتح الآفاق أمام النفس فتخرج من همها وغمها وحزنها.
- من السعادة الانتصار على العقبات ومحاباة الصعاب، فلذة الظفر لا تعدلها لذة، وفرحة النجاح لا تساويها فرحة.

- إذا أردت أن تسعد مع الناس فعاملهم بما تحب أن يعاملوك به، ولا تخسهم أشياءهم، ولا تضع من أقدارهم.
- إذا عرف الإنسان نفسه، والعلم الذي يناسبه، وقام به على أكمل وجه؛ وجد لذة النجاح، ومتعة الانتصار.
- المعرفة والتجربة والخبرة أعظم من رصيد المال؛ لأن الفرح بالمال بهيمي، والفرح بالمعرفة إنساني.
- إذا غضب أحد الزوجين فليصمت الآخر، وليقبل كل منهما الآخر على ما فيه فإنه لن يخلو أحد من عيب.
- الجليس الصالح المتفائل يهون عليك الصعاب، ويفتح لك باب الرجاء، والمتشائم يسود الدنيا في عينك.
- من عنده زوجة وبيت وصحة وكفاية مال فقد حاز صفو العيش، فليحمد الله وليقنع، فما فوق ذلك إلا لهم.
- «من أصبح منكم آمناً في سربه، معاافىً في جسده، عنده قوت يومه، فكأنما حيزت له الدنيا».
- «من رضي بالله رياً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد صلوات الله عليه رسولاً، كان حقاً على الله أن يرضيه»، وهذه أركان الرضا.
- أصول النجاح أن يرضي الله عنك، وأن يرضى عنك من حولك، وأن تكون نفسك راضية، وأن تقدم عملاً مثمراً.
- الطعام سعادة يوم، والسفر سعادة أسبوع، والزواج سعادة شهر، والمال سعادة سنة، والإيمان سعادة العمر كله.

- لن تسعد بالنوم ولا بالأكل ولا بالشرب ولا بالنكاح، وإنما تسعد بالعمل، وهو الذي أوجد للعظاماء مكاناً تحت الشمس.
- من تيسر له القراءة فإنه سعيد؛ لأنه يقطف من حدائق العالم، ويطوف على عجائب الدنيا، ويطوي الزمان والمكان.
- محادثة الإخوان تذهب الأحزان، والمزاح البريء راحة، وسماع الشعر يريح الخاطر.
- أنت الذي تلوّن حياتك بنظرك إليها، فحياتك من صنع أفكارك، فلا تضع نظارة سوداء على عينيك.
- فكر في الذين تحبهم ولا تعط من تكرههم لحظة واحدة من حياتك، فإنهم لا يعلمون عنك وعن همك.
- إذا استفرقت في العمل المثمر بردت أعصابك، وسكنت نفسك، وغمرك فيض من الاطمئنان.
- السعادة ليست في الحسب ولا النسب ولا الذهب، وإنما في الدين والعلم والأدب وبلغ الأرب.
- أسعد عباد الله عند الله أبذلهم للمعروف يداً، وأكثرهم على الإخوان فضلاً، وأحسنهم على ذلك شكرأ.
- إذا لم تسعد بساعتك الراهنة فلا تنتظر سعادة سوف تطل عليك من الأفق، أو تنزل عليك من السماء.
- فكر في نجاحاتك وثمار عملك وما قدمته من خير، وافرح به، واحمد الله عليه، فإن هذا مما يشرح الصدر.

- الذي كفاك همّ أمس يكفيك همّاليوم وهمّ غد، فتوكل عليه، فإذا كان معك فمن تخاف؟ وإذا كان عليك فمن ترجو؟
- بينك وبين الآثرياء يوم واحد، أما أمس فلا يجدون لذته، وغد فليس لي ولا لهم، وإنما لهم يوم واحد، فما أقله من زمن!
- السرور ينشط النفس، ويفرح القلب، ويوازن بين الأعضاء، ويجلب القوة، ويعطي الحياة قيمة، والعمر فائدة.
- الغنى والأمن والصحة والدين ركائز السعادة، فلا هناء لمعدم، ولا خائف ولا مريض ولا كافر، بل هم في شقاء.
- من عرف الاعتدال عرف السعادة، ومن سلك التوسط أدرك الفوز، ومن اتبع اليسر نال الفلاح.
- ليس في ساعة الزمن إلا كلمة واحدة: الآن، وليس في قاموس السعادة إلا كلمة واحدة: الرضا.
- إذا أصابتك مصيبة فتصورها أكبر تهن عليك، وتفكر في سرعة زوالها، فلولا كرب الشدة ما رُجيت فرحة الراحة.
- إذا وقعت في أزمة فتذكر كم أزمة مرت بك ونجاك الله منها، حينها تعلم أن من عافاك في الأولى سيعافيوك في الأخرى.
- العاقُّ ليومه من أذبه في غير حقٍّ قضاه، أو فرض أداءه، أو مجد شيده، أو حمد حصله، أو علم تعلمها، أو قرابة وصلها، أو خير أسداه.
- ينبغي أن يكون حولك أو في يدك كتاب دائم؛ لأن هناك أوقات تذهب هدراً، والكتاب خير ما يحفظ به الوقت، ويعمر به الزمن.

- حافظ القرآن، التالي له آناء الليل، وأطراف النهار، لا يشكو مللاً، ولا فراغاً ولا ساماً؛ لأن القرآن ملاً حياته سعادة.
- لا تتخذ قراراً حتى تدرسه من كافة جوانبه، ثم استخر الله وشاور أهل الثقة، فإن نجحت فهذا المراد وإلا فلا تقدم.
- العاقل يُكثِر أصدقاءه ويُقلل أعداءه، فإن الصديق يحصل في سنة والعدو يحصل في يوم، فطوبى لم حبه الله إلى خلقه.
- أجعل مطالبك الدنيوية حداً ترجع إليه، وإلا تشتت قلبك، وضاق صدرك، وتتفَّص عيشك، وسأء حالك.
- ينبغي لمن تظاهرت عليه نعم الله أن يقيِّدُها بالشكر، ويحفظها بالطاعة، ويرعاها بالتواضع لتدوم.
- من صفت نفسه بالتقوى، وطَهُرَ فكره بالإيمان، وصقلت أخلاقه بالخير نال حب الله وحب الناس.
- الكسول الخامل هو المتعب الحزين حقيقة، أما العامل المجد فهو الذي عرف كيف يعيش، وعرف كيف يسعد.
- إن لذة الحياة ومتاعتها أضعاف أضعاف مصائبها وهمومها، ولكن السر كيف نصل إلى هذه المتعة بذكاء.
- لو ملكت المرأة الدنيا، وسيقت لها شهادات العالم، وحصلت على كل وسام وليس عندها زوج فهي مسكينة.
- الحياة الكاملة أن تنفق شبابك في الطموح، ورجلولتك في الكفاح، وشيخوختك في التأمل.

- لِمْ نفْسَكَ عَلَى التَّقْصِيرِ، وَلَا تَلِمْ أَحَدًا، فَإِنْ عَنْدَكَ مِنَ الْعِيُوبِ مَا يَمْلأُ  
الْوَقْتَ إِصْلَاحُهُ، فَاتَّرَكَ غَيْرَكَ.
- أَجْمَلُ مِنَ الْقَصُورِ وَالدُّورِ كِتَابٌ يَجْلُو الْأَفْهَامَ، وَيُسْرِ الْقُلُوبَ، وَيُؤْنِسُ  
النَّفْسَ، وَيُشَرِّحُ الصُّدُرَ، وَيُنَمِّيُ الْفَكْرَ.
- اسْأَلِ اللَّهَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ، فَإِذَا أُعْطَيْتَهُمَا فَقَدْ حَزَتْ كُلُّ خَيْرٍ، وَنَجَوْتَ مِنْ  
كُلِّ شَرٍ، وَفَزَتْ بِكُلِّ سَعَادَةٍ.
- رَغْيِفُ وَاحِدٌ، وَسَبْعَ تَمَرَاتٍ، وَكَوْبَ مَاءٍ، وَحَصِيرٌ فِي غَرْفَةٍ مَعَ مَصْحَفٍ،  
وَقَلْ عَلَى الدُّنْيَا السَّلَامَ.
- السَّعَادَةُ فِي التَّضْحِيَةِ وَإِنْكَارِ الذَّاتِ، وَبَذْلِ النَّدَى وَكَفِ الأَذَى، وَالْبَعْدُ عَنِ  
الْأَنْانِيَةِ وَالْاسْتِئْشَارِ.
- الضَّحْكُ الْمُعْتَدَلُ يُشَرِّحُ النَّفْسَ، وَيُقْوِيُ الْقَلْبَ، وَيَذْهَبُ الْمُلْلُ، وَيُنَشِّطُ عَلَى  
الْعَمَلِ، وَيَجْلُوُ الْخَاطِرَ.
- الْعِبَادَةُ هِيَ السَّعَادَةُ، وَالصَّلَاحُ هُوَ النَّجَاحُ، وَمِنْ لَزْمِ الْأَذْكَارِ، وَأَدْمَنِ  
الْاسْتِغْفَارِ، وَأَكْثَرُ الْاِفْتَقَارِ فَهُوَ أَحَدُ الْأَبْرَارِ.
- خَيْرُ الْأَصْحَابِ مِنْ تَشَقِّ بَهْ وَتَرْتَاحِهِ، وَتَفْضِي إِلَيْهِ بِمَتَاعِبِكَ، وَيُشَارِكُكَ  
هُمُومَكَ، وَلَا يَفْشِي سَرَّكَ.
- لَا تَتَوَقَّعُ سَعَادَةً أَكْبَرَ مَا أَنْتَ فِيهِ فَتَخْسِرُ مَا بَيْنَ يَدِيكَ، وَلَا تَتَتَّظَرُ  
مَصَابِبَ قَادِمَةٍ فَتَسْتَعْجِلُ الْهَمَّ وَالْحَزَنَ.
- لَا تَطْنَنْ أَنْكَ تَعْطِي كُلَّ شَيْءٍ، بَلْ تَعْطِي خَيْرًا كَثِيرًا، أَمَّا أَنْ تَحْوِي كُلَّ  
مَوْهَبَةً وَكُلَّ عَطْيَةً فَهُذَا بَعِيدٌ.

- امرأة حسناء تقية، ودار واسعة، وكفاف من رزق، وجار صالح.. نعم يجهلها الكثير.
- فن النسيان للمكره نعمة، وتذكر النعم حسنة، والغفلة عن عيوب الناس فضيلة.
- العفو ألد من الانتقام، والعمل أمتع من الفراغ، والقناعة أعظم من المال، والصحة خير من الثروة.
- الوحدة خير من جليس السوء، والجليس الصالح خير من الوحدة، والعزلة عبادة، والتفكير طاعة.
- العزلة مملكة الأفكار، وكثرة الخلطة حمق، والوثوق بالناس سفه، واستعداؤهم شؤم.
- سوء الخلق عذاب، والحدق سم، والغيبة رذالة، وتتبع العثرات خذلان.
- شكر النعم يدفع النقم، وترك الذنوب حياة القلوب، والانتصار على النفس لذة العظماء.
- خبر جاف مع أمن ألد من العسل مع الخوف، وخيمة مع ستر أحب من قصر فيه فتنة.
- فرحة العلم دائمة، ومجده خالد، وذكره باق، وفرحة المال منصرمة، ومجده إلى زوال، وذكره إلى نهاية.
- الفرح بالدنيا فرح الصبيان، والفرح بالإيمان فرح الأبرار، وخدمة المال ذل، والعمل لله شرف.
- عذاب الهمة عذب، وتعب الإنجاز راحة، وعرق العمل مسك، والثناء الحسن أحسن طيب.

- السعادة أن يكون مصحفك أنيسك، وعملك هوايتك، وبيتك صومعتك، وكنزك قناعتك.
- الفرح بالطعام والمال فرح الأطفال، والفرح بحسن الثناء فرح العظام، وعمل البر مجد لا يفني.
- صلاة الليل بهاء النهار، وحب الخير للناس من طهارة الضمير، وانتظار الفرج عبادة.
- في البلاء أربعة فنون: احتساب الأجر، ومعايشة الصبر، وحسن الذكر، وتوقع اللطف.
- الصلاة جماعة، وأداء الواجب، وحب المسلمين، وترك الذنوب، وأكل الحلال صلاح الدنيا والآخرة.
- لا تكن رأساً فإن الرأس كثير الأوجاع، ولا تحرص على الشهرة فإن لها ضريبة، والكافف مع الخمول سعادة.
- علامة الحمق ضياع الوقت، وتأخير التوبة، واستعداء الناس، وعقوق الوالدين، وإفشاء الأسرار.
- يعرف موت القلب بترك الطاعة، وإدمان الذنوب، وعدم المبالاة بسوء الذكر، والأمن من مكر الله، واحتقار الصالحين.
- من لم يسعد في بيته لن يسعد في مكان آخر، ومن لم يحبه أهله لن يحبه أحد، ومن ضيغ يومه ضيغ غده.
- أربعة يجلبون السعادة: كتاب نافع، وابن بار، وزوجة محبوبة، وجليس صالح، وفي الله عوض عن الجميع.

- إيمان وصحة وغنى وحرية وأمن وشباب وعلم هي ملخص ما يسعى له العقلاء، ولكنها قلًّا أن تجتمع كلها.
- اسعد الآن فليس عندك عهد ببقائك، وليس لديك أمان من روعة الزمان، فلا تجعل الله نقداً والسرور ديناً.
- أفضل ما في العالم إيمان صادق، وخلق مستقيم، وعقل صحيح، وجسم سليم، ورزق هانئ، وما سوى ذاك شغل.
- نعمتان خفيتان: الصحة في الأبدان، والأمن في الأوطان. ونعمتان ظاهرتان: الثناء الحسن، والذرية الصالحة.
- القلب المبتهج يقتل ميكروبات البغضاء، والنفس الراضية تطارد حشرات الكراوية.
- الأمان أمهد وطاء، والعافية أسبغ غطاء، والعلم ألد غذاء، والحب أنسع دواء، والستر أحسن كساء.
- السعيد لا يكون فاسقاً ولا مريضاً ولا مديناً ولا غريباً ولا حزيناً ولا سجينأً ولا مكروهاً.
- السعادة: انجلاء الغمرات، وإزالة العداوات، وعمل الصالحات، والانتصار على الشهوات.
- أقل الطرق خطراً طريقك إلى بيتك، وأكثر الأيام بركة يوم تعلم صالحأً، وأشأم الأزمان زمن تسيء فيه لأحد.
- إن سبّك بشرٌ فقد سبوا ربهم تعاليٌ، أوجدهم من العدم فشكّوا في وجوده، وأطعهم من جوع فشكروا غيره، وأمنهم من خوف فحاربوه.

- لا تحمل الكرة الأرضية على رأسك، ولا تظن أن الناس يهمُّ أمرنا، وإن زكاماً يصيب أحدهم ينسىهم موتي وموتك.
- السرور كفاية ووطن، وسلامة وسكن، وأمن من الفتنة، ونجاة من المحن، وشكراً على المحن، وعبادة طليلة الزمن.
- «كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل»، «وصل صلاة مودع»، «ولا تكلم بكلام تعذر منه»، «وأجمع اليأس عما في أيدي الناس».
- ازهد في الدنيا يحبك الله، وازهد فيما عند الناس يحبك الناس، واقنع بالقليل، واعمل بالتزيل، واستعد للرحيل، وخف الجليل.
- لا عيش لمقوت، ولا راحة لمعادٍ، ولا أمن لذنب، ولا محب لفاجر، ولا شاء على كاذب، ولا ثقة بغادر.
- «عجبًا لأمر المؤمن إن أمره كله خير وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له».
- الابتسامة مفتاح السعادة، والحب بابها، والسرور حدائقها، والإيمان نورها، والأمن جدارها.
- البهجة: وجه جميل، وروض أخضر، وماء بارد، وكتاب مفید مع قلب يقدّر النعمة، ويترك الإثم، ويحب الخير.
- ينام المعافى على صخرة كأنه على ريش حرير، ويأكل خبز الشعير كالثيريد، ويسكن الكوخ وكأنه في إيوان كسرى.
- البخل يعيش فقيراً أو يموت غنياً خادماً لذريته، حارساً ماله، وبغيضاً عند الناس، بعيداً من الله، سيئ السمعة في العالم.

- الأولاد أفضل من الشروء، والصحة خير من الفنى، والأمن أحسن من السكن، والتجربة أغلى من المال.
- اجعل الفرح شكرأً، والحزن صبراً، والصمت تفكراً، والنظر اعتباراً، والنطق ذكرأً، والحياة طاعةً، والموت أمنيةً.
- كن مثل الطائر يأتيه زرقة صباح مساء، ولا يهتم ب福德، ولا يثق بأحد، ولا يؤذى أحداً، خفيف الظل، رفيق الحركة.
- من أكثر مخالطة الناس أهانوه، ومن بخل عليهم مقتوه، ومن حلم عليهم وقرّوه، ومن أجاد عليهم أحبوه، ومن احتاج إليهم أبغضوه.
- الفلك يدور، والليالي حبالي، والأيام دول، ومن المحال دوام الحال، والرحمن كل يوم هو في شأن..، فلماذا تحزن؟
- كيف تقف على أبواب السلاطين ونواصيهم في قبضة رب العالمين؟! تسأل المال من فقير، وتطلب بخيلاً، وتشكو إلى جريح!!.
- ابعث رسائل وقت السّحر: مدادها الدمع، وقراطيسها الخدود، وبريدها القبول، ووجهتها العرش.. وانتظر الجواب.
- إذا سجّدت فأخبره بأمرك سراً فإنه يعلم السر وأخفى، ولا تسمع من بجوارك؛ لأن للمحبة أسراراً، والناس حاسد وشافع.
- سبحان من جعل الذل له عزة، والافتقار إليه غنى، ومسئلته شرفاً، والخضوع له رفعة، والتوكّل عليه كفاية.
- إذا دار همّ بيالك، وأصبح حالك من الحزن حالك، وفجّعت في أهلك ومالك، فلا تيأس لعل الله يحدث بعد ذلك أمراً.

- لا تنس ﴿ حَسِبْنَا اللَّهَ وَنَعَمُ الْوَكِيلُ ﴾ فإنها تطفئ الحرائق، وينجو بها الفريق، ويعرف بها الطريق، وفيها العهد الوثيق.
- طوبى لك يا طائر: تَرِدُ النهر، وتسكن الشجر، وتأكل الشمر، ولا تتوقع الخطر، ولا تمر على سقر، فأنت أسعد حالاً من البشر.
- السرور لحظة مستعارة، والحزن كفاراة، والغضب شرارة، والفراغ خسارة، والعبادة تجارة.
- أمس مات، واليوم في السياق، وغداً لم يولد، وأنت ابن الساعة، فاجعلها طاعة، تعد لك بأربح بضاعة.
- نديمك القلم، وغديرك الحبر، وصاحبك الكتاب، ومملكتك بيتك، وكنزك قوتك، فلا تأسف على ما فات.
- ربما ساعتك أوائل الأمور، وسررتك أواخرها، كالسحاب أوله برق ورعد وآخره غيث هنيء.
- الاستغفار يفتح الأقفال، ويشرح البال، ويدهب الأدغال، وهو عربون الرزق ودروازة التوفيق.
- ست شافية كافية: دين وعلم وغنىًّا ومروءة وعفو وعافية.
- من الذي يجيب المضطر إذا دعاه، وينقذ الفريق إذا ناداه، ويكشف الكرب عن من؟ قال: يا الله إنك الله.
- ابتعد عن الجدل العقيم، والمجلس اللاشيء، والصاحب السفه، فإن الصاحب ساحب، والطبع لص، والعين سارقة.

- التحلّي بحسن الاستماع، وعدم مقاطعة المتحدث، ولين الخطاب، ودماثة الخلق، أوسمة على صدور الأحرار.
- عندك عينان وأذنان ويدان ورجلان ولسان وإيمان وقرآن وأمان.. فأين الشكر يا إنسان ﴿فَبِأَيِّ الْأَاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾.
- تمشي على قدميك وقد بترت أقدام، وتعتمد على ساقيك وقد قطعت سيقان، وتتمام وغيرك شرّد الألم نومه، وتشبع وسواك جائع.
- سلمت من الصمم والبكم والعمى، ونجوت من البرص والجنون والجذام، وعوفيت من السل والسرطان، فهل شكرت الرحمن؟!
- مصيّبتنا أتنا نعجز عن حاضرنا، ونشتغل بماضينا، ونهمل يومنا، ونهتم بغضنا، فأين العقل وأين الحكمة؟!
- نقد الناس لك معناه أنك فعلت ما يستحق الذكر، وأنك فقتهم علمًا أو فهمًا أو مالًا أو منصباً أو جاهًا.
- تقمص شخصية الغير، والذوبان في الآخرين، ومحاكاة الناس انتحار وإزهاق لمعالم الشخصية.
- ﴿قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّرْبِبِهِمْ﴾ ﴿وَكُلُّ وِجْهٍ هُوَ مُوْلَيْهَا﴾، «لا تكونوا إمّعة»، ﴿صِنَوْانٍ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ﴾.
- مع الدمعة بسمة، ومع الترحة فرحة، ومع البلية عطية، ومع المحنّة منحة، سنة ثابتة وقاعدة مطردة.
- انظر هل ترى إلا مبتلى، وهل تشاهد إلا منكوباً، في كل دار نائحة، وعلى كل خد دمع، وفي كل واد بنو سعد.

- صوت من شكر معروفك أجمل من تغريد الأطياف، ونسيم الأسحاق، وخفيف الأشجار، وغناء الأوتار.
- إذا شربت الماء الساخن قلت الحمد لله بكلفة، وإذا شربت الماء البارد قال كل عضو فيك: الحمد لله.
- أرخص سعادة تباع في سوق العقلاء ترك ما لا يعني، وأغلى سلعة عند العالم أن تألف الناس ويألفوك.
- إياك والهم فإنه سُم، والعجز فإنه موت، والكسل فإنه خيبة، واضطراب الرأي فإنه سوء تدبير.
- جار السوء شر من غرية الإنسان، واصطناع المعروف أرفع من القصور الشاهقة، والثناء الحسن هو المجد.
- من عنده دين يُرشده، وعقل يُسدد، وحسب يصونه، وحياة يزيشه، فقد جمع الفضائل.
- من ترك الخلاف، واجتب التفاخر، وسلم من الكذب، ورضي بالقدر، وهجر الحسد، عكف الله عليه قلوب عباده.
- من استخف بالسلطان ذهبت دنياه، ومن استخف بالعالم ذهب دينه، ومن استخف بالصديق ذهبت مروءته، ومن استخف بالله ذهبت دنياه وأخراها.
- حاجة الناس إليك نعمة فلا تملأها فتتصبح نعمة، واعلم أن أحسن أيامك يوم تكون مقصوداً لا قاصداً.
- قبل أن ت تمام سامح الأئم، واغسل قلبك بالعفو سبع مرات، وعُفره الثامنة بالغفران تجد حلاوة الإيمان.

- العلم أنيس في الوحدة، صاحب في الغربة، رقيب في الخلوة، دليل إلى الرشد، معين في الشدة، ذخر بعد الموت.
- لا يضر من عنده ثوب ممزع وحذاء مقطوع، ولديه قلب يخضع، وعين تدمع ونفس تشبع.
- سبب الهموم والغموم الإعراض عن الله، والإقبال على الدنيا، فهذا الذي دخل السجن المؤيد فلا هو حي فيرجى ولا ميت فيينعى.
- خير المال عين خراة في أرض خوارة، تسهر إذا نمت، وتشهد إذا غبت، وتكون عقباً إذا مت.
- التمس حظك بالسکوت؛ فإن الصامت مهاب، والمنصت محبوب، والبلاء موكل بالمنطق.
- الحياة: تزود لمعاد، أو تدبّر معاش، أو لذة في غير محّرم، أو إثراء العقل، أو صقل النفس، وما سوى ذلك باطل.
- العزلة تحميك من الحاسد والشامت والثقيل والمتكبر والمغتاب والمعجب... وكفى بها نفعاً.
- لن تسعد بالسفر من بلد إلى بلد وهمك معك، لكن انتقل من شعور إلى شعور لتجد السرور.
- إذا كانت النفس جميلة رأت الفجر غديراً، والليل مهرجاناً، والناس أحبة، والكوخ قصراً مشيداً.
- من رحمة الله بعباده أن كل من أطاعه جعل غناه في قلبه، فلو لم يكن عنده إلا لقيمات يحسب أنه ملك الدنيا.

- الدنيا: العافية، والشباب: الصحة، والمرءة: الصبر، والكرم: التقوى، والحسب: المال.
- أتعس الناس من أراد أن يكون غير نفسه، ومن سخط القضاء، وتبّرّ من رزقه، وضاق خُلقه.
- من لزم المسجد استفاد آية محكمة، وأخاً صادقاً، وعلمأً صالحاً، ورحمة منتطرة، وكلمة نافعة، وتبّة نصوحاً.
- من صام طاب طعامه، ومن قام طاب منامه، ومن جاد كثراً حامده، ومن ساد كثراً حاسده.
- لا سعادة إلا إذا عشت حراً من كل سيطرة على جسمك وعقلك ووجودك وخيالك لتكون عبداً لله وحده.
- السعيد من ينسى ما لا سبيل إلى إصلاحه، ومن يذكر إحسان الناس وينسى إساءتهم.
- رزقك أعرف بمكانتك منك بمكانه، وهو يطاردك مطاردة الظل، ولن تموت حتى تستوفي رزقك.
- العديم من احتاج إلى لئيم، والفقير من استقلَّ الكثير، والأعمى من لم ير عيوبه.
- من بلغ غاية ما يحب فليتوقع غاية ما يكره، إلا عبادة الله ف نهايتها رضوانه ودخول الجنة.
- أحقُ الناس بزيادة النعم أشكرهم، وأولاهم بالحب من بذل نداء، ومنع أذاء وأطلق محياه.

- السرور يحتاج إلى الأمان، والمال يحتاج إلى الصدق، والجاه يحتاج إلى الشفاعة، السيادة محتاجة إلى التواضع.
- لا تُتال الراحة إلا بالتعب، ولا تدرك الدعة إلا بالمنصب، ولا يُحصل على الحب إلا بالأدب.
- الأبناء أهم من الشروة، والخلق أجل من المنصب، والهمة أعلى من الخبرة، والتقوى أسمى من المجد.
- لا تطمع في كل ما تسمع، ولا تركن لكل صديق، ولا تفتش سرك إلى امرأة، ولا تذهب وراء كل أمنية.
- ما رأيت الراحة إلا مع الخلوة، ولا الأمان إلا مع الطاعة، ولا المحبة إلا مع الوفاء، ولا الثقة إلا مع الصدق.
- رب أكلة تمنع أكلات، وكلمة تجلب عداوات، وسيئة تمنع خيرات، ونظرة تعقب حسرات.
- لا يكن حبُك كلفاً، ولا بغضنك سرفاً، ولا حياتك ترفاً، ولا تذكريك أسفًا، ولا قصلك شرفاً.
- كل امرئ في بيته أمير لا يهينه أحد، ولا يحجبه بشر، ولا يذله جبار، ولا يرده بخيل.
- أفضل الأيام ما زادك حلماً، ومنحك علمًا، ومنعك إثماً، وأعطاك فهماً، ووهبك عزماً.
- الحياة فرصة لا نعرفها إلا بعد أن نفقدها، والعافية تاج على رؤوس الأصحاء لا يراها إلا المرضى.

- متى يسعد من له ابن عاق، وزوجة مشاكسة، وجار مؤذٍ، وصاحب ثقيل، ونفس أمارة، وهو متبوع.
- إن لريك عليك حقاً، ولنفسك عليك حقاً، ولعينك عليك حقاً، ولزوجك عليك حقاً، ولضيفك عليك حقاً، فأعطي كل ذي حق حقه.
- استمتع بالنظر إلى الصباح عند طلوعه فإن له جمالاً وجلالاً وإشراقاً يفتح لك الأمل والتفاؤل.
- عليك بالبكور فإنه بركة، فأنجز فيه عملك من ذكر أو تلاوة أو حفظ أو مطالعة أو تأليف أو سفر.
- كن وسطاً، وامش جانباً، وأرضِ خالقاً، وارحم مخلوقاً، وأكمل فريضة، وتزود بنافة تكن راشداً.
- التوفيق: حسن الخاتمة، وسداد القول، وصلاح العمل، والبعد عن الظلم، وقطيعةِ الرحم.
- ربَّ كلمة سلبت نعمة، وربَّ زَلَّةً أوجبت ذَلَّةً، وكم من خلوة حلوة، وصاحب العزلة فيها عزٌّ له.
- المسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده، والمؤمن من أمنه الناس على دمائهم وأموالهم»، «والهاجر من هجر ما نهى الله عنه».
- خير مالك ما نفعك، وأجلُّ علمك ما رفعك، وخير البيوت ما وسعك، وخير الأصحاب من نصحك.
- إذا لم يكن لك حاسد فلا خير فيك، وإذا لم يكن لك صاحب فلا خلق لك، وإذا لم يكن لك دين فلا مبدأ لك.

- سُرْ نَفْسَكَ بِتَذْكِرِ حَسَنَاتِكَ، وَأَرْجِعْ قَلْبَكَ بِالتَّوْبَةِ مِنْ سَيِّئَاتِكَ، وَطُوقَ الْأَعْنَاقِ بِأَيَادِيكَ الْبَيْضَاءِ.
- السُّمْنَةُ غَفْلَةُ، وَالْبَطْنَةُ تَذَهَّبُ الْفَطْنَةُ، وَكُثْرَةُ النَّوْمِ إِخْفَاقُ، وَكُثْرَةُ الْضَّحْكِ تَمِيتُ الْقَلْبَ، وَالْوَسُوْسَةُ عَذَابٌ.
- الْإِمَارَةُ حَلْوَةُ الرَّضَاعِ مَرَةُ الْفَطَامِ، وَفَرَحَةُ الْوَلَاءِ يَذْهَبُهَا حَزْنُ الْعَزْلِ، وَالْكَرْسِيُّ دَوَّارٌ.
- مِنْ لَذَائِذِ الدُّنْيَا: السَّفَرُ مَعَ مَنْ تُحِبُّ، وَالْبَعْدُ عَمَّنْ تُبْغِضُ، وَالسَّلَامَةُ مِنْ يَؤْذِي، وَتَذَكِرُ النِّجَاحَ.
- الْبَرِّ يَسْتَعْبِدُ الْحَرَّ، وَالْإِحْسَانُ يَقْيِدُ الْإِنْسَانَ، وَالْحَلْمُ يَقْهَرُ الْخَصْمَ، وَالصَّبْرُ يَطْفَئُ الْجَمْرَ.
- الدُّنْيَا أَهْنَأَ مَا تَكُونُ حِينَ تُهَانُ، وَالْحَاجَةُ أَرْخَصُ مَا تَكُونُ حِينَمَا يَسْتَغْفِي عَنْهَا.
- إِذَا أَهْمَكَ رَزْقُكَ غَدَ فَمَنْ يَكْفِلُ لَكَ قَدْوَمَكَ غَدَ، وَإِذَا أَحْزَنَكَ مَا حَدَثَ بِالْأَمْسِ فَمَنْ يَعِيدُ لَكَ الْأَمْسَ.
- تَوْفِيقُ قَلِيلٍ خَيْرٌ مِنْ مَالٍ كَثِيرٍ، وَعَزْلٌ فِي عَزَّةٍ خَيْرٌ مِنْ وَلَايَةٍ فِي ذَلَّةٍ، وَخَمْوَلٌ فِي طَاعَةٍ خَيْرٌ مِنْ شَدَّةٍ فِي مُعْصِيَةٍ.
- الْقَانُونُ مَلِكُ، وَالْمَسْرُفُ أَهْوَجُ، وَالْغَضْبَانُ مَجْنُونُ، وَالْعَجُولُ طَائِشُ، وَالْحَاسِدُ ظَالِمٌ.
- ذَكْرُ اللَّهِ يَرْضِي الرَّحْمَنَ، وَيُسَعِّدُ الْإِنْسَانَ، وَيُخْسِئُ الشَّيْطَانَ، وَيَذْهَبُ الْأَحْزَانَ، وَيَمْلأُ الْمِيزَانَ.

- سعيد من طال عمره وحسن عمله، وموافق من كثر ماله فكثر بُرُّه، ومبارك من زاد علمه فزادت تقواه.
- جزاء من اهتم الناس أن ينسى همومه، وثواب من خدم مولاه أن يخدمه الناس، وجائزة من ترك الدنيا أن يأتيه رزقه رغداً.
- لا تستقل شيئاً من النعم مع العافية، ولا تحتقر شيئاً من الذنب مع عدم التوبة، ولا تكثر طاعة مع عدم الإخلاص.
- الفرح بالدنيا فرح الأطفال، والفرح بالثناء الحسن فرح الرجال، والفرح بما عند الله فرح الأولياء الأبرار.
- الصدق طمأنينة، والكذب ريبة، والحياء صيانة، والعلم حجة، والبيان جمال، والصمت حكمة.
- حلاوة الظفر تمحو مراة الصبر، ولذة الانتصار تذهب وعثاء المعاناة، وإتقان العمل يزيل مشقتة.
- أطيب ما في الدنيا محبة الله، وأحسن ما في الجنة رؤية الله، وأنفع الكتب كتاب الله، وأبر الخلق رسول الله ﷺ.
- السعيد من اعتبر بآمسه، ونظر لنفسه، وأعد لرمسه، وراقب الله في جهره، وهمسه.
- الحرص ذل، والطمع مهانة، والشح خسنة، والهيبة خيبة، والغفلة حجاب.
- «احفظ الله يحفظك، احفظ الله تجده أماماك، تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة، إذا سالت فاسأله الله، وإذا استعن فاستعن بالله».

- أجعل زمان رخائرك عدة لزمان بلائك، واجعل مالك صيانة لحالك، واجعل عمرك طاعة لربك.
- رب لذة أوجبت حسرة، وزلة أعقبت ذلة، ومعصية سابت نعمة، وضحكة جرّت بكاءً.
- النعم إذا شكرت قرّت، وإذا كفرت فرّت، والدنيا إذا سرت مرت، وإذا برت غرت.
- السلامة إحدى الغنيمتين، وصحة الجسم قلة الطعام، وصحة الروح قلة الآثام، وصحة الوقت البعد عن المقت.
- دقّيقة الألم يوم، ويوم اللذة دقّيقة، وليلة السرور قصيرة، ويوم الهم طويل ثقيل.
- البؤس ذكر النعيم، والجوع حبّ إليك الطعام، والسجن ثمن لديك الحرية، والمرض شوّفك للعافية.
- عليك بثلاثة أطباء: الفرح والراحة والحمى، وإياك وثلاثة أعداء: التشاوم واللوهم والقنوط.
- السعادة هي أن تصل النفس إلى درجة كمالها، والفوز أن تجد ثمرة أعمالها، والحظ أن تخدمه الدنيا بإنفاقها.
- اجلس في السحر، ومد يديك، وأرسل عينيك، وقل: وجئنا ببضاعة مزاجة فأوف لنا الكيل يا جليل.
- من النعم السلامة من الألم والسموم والهرم، ولا تشرب حتى تظمأ، ولا تأكل حتى تجوع، ولا تتم حتى تتعب.

- من تأثّرَ حصل على ما تمنّى، ومن للخير تعنّى بالفوز تهناً، والعجلة عقم، والأمانى إفلاس.
- ارض عن الله فيما فعله بك، ولا تتمنّ زوال حالة أقامك فيها، فهو أدرى بك منك، وأرحم بك من أملك.
- قضاء الله كله خير، حتى المعصية بشرطها من ندم وتنورة، وانكسار واستغفار، وإذهاب الكبر والعجب.
- داوم على الاستغفار، فإن لله نفحات في الليل والنهار، فعسى أن تصيبك منها نفحة تسعد بها إلى يوم الدين.
- طوبى لمن إذا أنعم عليه شكر، وإذا ابتهل صبر، وإذا أذنب استغفر، وإذا غضب حلم، وإذا حكم عدل.
- من فوائد القراءة فتق اللسان، وتنمية العقل، وصفاء الخاطر، وإزالة الهم، والاستفادة من التجارب، واكتساب الفضائل.
- غذاء القلب في الإخلاص والتوبة والإنابة، والتوكل على الله، والرغبة فيما عنده، والرهبة من عذابه، وحبه تعالى.
- الزم «يا ذا الجلال والإكرام»، وداوم على «يا حيّ يا قيوم برحمةك استغيث» لترى الفرج والفرح والسكينة.
- إذا آذاك أحد فتذكر القضاء، وفضل العفو، وأجر الحلم، وثواب الصبر، وأنه ظالم، وأنك مظلوم، فأنت أسعد حظاً.
- القضاء نافذ، والأجل محظوظ، والرزق مقدر، فلماذا الحزن؟ والمرض والفقر والمصيبة بأجرها فلم الهم؟

- في الدنيا جنّة من لم يدخلها لم يدخل جنة الآخرة، وهي ذكره سبحانه وطاعته وحبه والأنس به والشوق إليه.
- رضي الله عنهم لأنهم أطاعوا أمره، واجتبوا نهيه، ورضوا عنه؛ لأنهم أعطاهم ما أملوا، وآمنهم مما خافوا.
- كيف يحزن من عنده ربُّ يقدر ويغفر ويستر ويرزق ويرى ويسمع، وببيده مقاليد الأمور.
- الرحمة واسعة والباب مفتوح، والعفو ممنوح، وعطاؤه يغدو ويروح، والتوبة مقبولة، وحلمه كبير.
- لا تحزن لأن القضاء مفروغ منه، والمقدور واقع، والأقلام جفت، والصحف طويت، والأجر حاصل، والذنب مغفور.
- أحسن العمل، وقصّر الأمل، وانتظر الأجل، وعش يومك، وأقبل على شأنك واعرف زمانك، واحفظ لسانك.
- لا أَفْيَدَ من كتاب، ولا أَوْعَظَ من قبر، ولا أَسْأَمَ من معصية، ولا أَشْرَفَ من زهد، ولا أَغْنَى من قناعة.
- بقدر همتك وجدك ومثابتك يكتب تاريخك، والمجد لا يُعطى جزافاً وإنما يؤخذ بجدارة وينال بتضحية.
- هون الأمر يهون، واجعل الله هم الآخرة فحسب، وتهيأ للقاء الله تعالى، واترك الفضول من كل شيء.
- فضول المباحثات من المزعجات، كفضول الكلام والطعام والمنام والخلطة والضحك، وهي سبب الغم.

- ﴿لَكِيَّا لَتَأسَوا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ﴾ فلا تذوبوا حسرة وندماً، ولا تهلكوا بكاءً وأسفًا، ولا تقطعوا عوياً وتسخطاً.
- ﴿حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ يكفيكم الله فيسددكم ويرعاكم ويدفع عنكم ويحميكم فلا تخافون.
- ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا﴾ يدفع عنهم الأعداء، ويعافيهم من البلاء، ويشافيهم من الداء، ويحفظهم في البأساء والضراء.
- ﴿لَا تَحْزُنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا﴾ يرانا، يسمع كلامنا، وينصرنا على عدونا، ييسر لنا ما أهمنا، يكشف عنا ما أغمنا.
- ﴿أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ﴾ أما جعلناه فسيحاً وسيعاً مبتهجاً مسروراً ساكناً مطمئناً فرحاً معوراً؟!
- ﴿وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ﴾ فنحن نكفيك مكرهم، ونصد عنك كيدهم، ونرد عنك أذاهم فلا تضيق ذرعاً.
- ﴿وَلَا تَهُنُوا وَلَا تَحْزُنُوا﴾ وأنتم الأعلون عقيدة وشريعة، والأعلون منهجاً وسيرة، والأعلون سندًا ومبداً، وأخلاقاً وسلوكاً.
- ﴿إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ﴾ يغفو عن المذنب، ويقبل التوبة، يقليل العترة، يمحو الزلة، يستر الخطيئة، يتوب على التائب.
- ﴿وَلَا تَيَأسُوا مِنْ رَوْحِ اللَّهِ﴾ فإن فرجه قريب، ولطفه عاجل، وتيسيره حاصل، وكرمه واسع، وفضله عام.
- ﴿وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ﴾ يشافي ويعافي ويجتبي ويختار، ويحفظ ويتولى، ويستر ويفسر، ويحلم ويتكرم.

- **﴿فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظًا﴾** يحفظ الغائب، يرد الغريب، يهدي الضال، يعافي المبتلى، يشفى المريض، يكشف الكرب.
- **﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكُّلُوا﴾** فوّضوا الأمر إليه، وأعیدوا الشأن إليه، واشکوا الحال عليه، ارضوا بکفایته، واطمئنوا لرعايته.
- **﴿فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ بِالْفَتْحِ﴾** فيفتح الأقفال، ويكشف الكرب الشقال، ويزيل الليالي الطوال، ويشرح البال، ويصلح الحال.
- **﴿لَا تَدْرِي لَعَلَّ اللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أُمْرًا﴾** فيذهب غمًا، ويطرد همًا، ويزيل حزناً، ويسهل أمراً، ويقرب بعيداً.
- **﴿كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ﴾** يكشف كرباً، ويفسر دنباً، ويعطي رزقاً، ويشفي مريضاً، ويعافي مبتلى، ويفك مأسوراً، ويجبر كسيراً.
- **﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا﴾** مع الفقر غنى، وبعد المرض عافية، وبعد الحزن سرور، وبعد الضيق سعة، وبعد الحبس انطلاق، وبعد الجوع شبع.
- **﴿سَيَجْعَلُ اللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا﴾** سيُحل القيد، وينقطع الحبل، ويفتح الباب، وينزل الغيث، ويصل الغائب، وتصلح الأحوال.
- **﴿فَصَبِرْ حَمِيلُ﴾** فسوف يبدل الحال، وتهدا النّفس، وينشرح الصدر، ويسهل الأمر، وتحل العقد، وتتفرج الأزمة.
- **﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ﴾** ليصلح حالك، ويشرح بالك، ويحفظ مالك، ويرعى عيالك، ويكرم مالك، ويحقق آمالك.
- **﴿حَسْبَنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾** يكشف عنا الكروب، يزيل عنا الخطوب، يغفر لنا الذنوب، ويصلح لنا القلوب، ويدهّب عنا العيوب.

- **إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا** هديناك واجتبيناك، وحفظناك ومكناك، ونصرناك وأكرمناك، ومن كل بلاء حسن أبليناك.
- **وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ** فلا ينالك عدو، ولا يصل إليك طاغية، ولا يغلبك حاسد، ولا يعلو عليك حاقد، ولا يجتاك جبار.
- **وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا** خلقك ورزقك، علّمك وفهمك، هداك وسدك، أرشدك وأدبك، نصرك وحفظك، تولاك ورعاك.
- **وَمَا بِكُمْ مِّنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ** أعطى الخلق والرزق، والسمع والبصر، والهداية والعافية، والماء والهواء، والغذاء والدواء، والمسكن والكساء.
- إذا سألت فسائل الله، تجد العون والكفاية والرشد والسداد، واللطف والفرج، والنصر والتأييد.
- على الله توكلنا، وبدينه آمنا، ولرسوله اتبعنا، ولقوله استمعنا، وبدعوته اجتمعنا، فلا تحزن إن الله معنا.
- ولينصرن الله من ينصره، فيرفع قدره، ويعلي شأنه، ويتولى أمره، ويخذل عدوه، ويكتب خصمه، ويخرizi من كاده.
- **لَا حُولَّ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ** لَا إرادة ولا قدرة ولا تأييد ولا فرج ولا عون ولا كفاية ولا طاقة إلا بالله العظيم.
- **أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْنِ** يطالع كتاب الكون، ويقرأ دفتر الجمال، و يتمتع بمشاهد الحسن، ويشرح طرفة في مهرجان الحياة.
- **وَلِسَانًا وَشَفَتَيْنِ** يتكلم بالبيان المشرق، ينطق بالحديث الجذاب، يتحدث بالكلمات الآسرات، يترجم عما في قلبه.

- **﴿لَئِن شَكَرْتُمْ لِأَرْزِيدَنَّكُمْ﴾** فيعظم علمكم، ويزيد فهمكم، ويبارك في رزقكم، ويتحقق نصركم، ويكثر خيركم.
- **﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً﴾** عامة وخاصة، في الدين والدنيا، في الأهل والمال، في المawahب والجوارح، في الروح.
- **﴿وَأَفْوَضُ أُمْرِي إِلَى اللَّهِ﴾** أرفع شكايتي إليه، أعرض حالي عليه، أحسن ظني به، أتوكل عليه، أرضي بحكمه، أطمئن إلى كفايته.
- **﴿اللَّهُ لَطِيفٌ بِعِبَادِهِ﴾** يرزقهم إذا افتقروا، يغاثهم إذا قحطوا، يغفر لهم إذا استغروا، يشفىهم إذا مرضوا، يعافيهم إذا ابتلوا.
- **﴿لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ﴾** لم يغلق بابه، لم يسدل حجابه، لم تندد خزائنه، لم ينته فضله، لم ينقطع حبه.
- **﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ﴾** يكفيه ما أهمه وأغمه، يحميه ممن قصده، يمنعه ممن كاد له، يحفظه ممن مكر به.
- **﴿فَابْتُغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ﴾** فعنده الخزائن، ولديه الكنوز، وب بيده الخير، وهو الجoward المنان الفتاح العليم.
- **﴿وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ﴾** يكشف كربه، ويغفر ذنبه، ويدهّب غيظه، وينير طريقه، ويسدد خطاه.
- **﴿إِذْكُرُوا نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ﴾** كنتم أمواتاً فأحياكم، وضلالاً فهداكم، وفقراء فأغناكم، وجهلة فعلمكم، ومستضعفين فنصركم.
- كم مرة سألت فأعطيك، كم مرة طلبت فحبك، كم مرة عثرت فأقالك، كم مرة أسررت فيسر عليك، كم مرة دعوته فأجابك.

- الصلاة والسلام على المعصوم تذهب الغموم، وتزيل الهموم، وتشافي القلب المكلوم، وتفتح العلوم، ويحصل بها الفضل المقسم.
- **﴿إِذْ عُنِيْتُ أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾** ارفعوا إلى الله أكفهم، قدموا إليه حوايجكم، اسألوه مرادكم، اطلبوه رزقكم، اشكوا عليه حالكم.
- **﴿أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ﴾** فيزيل كربه وبلواه ويده ما أضناه، ويعطيه ما تمناه، ويتحقق مبتغاه.
- تصدق بعرضك على فقراء الأخلاق، واجعلهم في حلٍّ إن شتموك أو سبوك أو آذوك فعند الله العوض.
- إذا خاف **رُبَّان السفينة** نادى: يا الله، إذا ضل الحادي هتف: يا الله، إذا اغتم السجين دعا: يا الله، إذا ضاق المريض صاح: يا الله.
- **﴿اللَّهُ الصَّمَدُ﴾** تصمد إليه الكائنات، تقصده المخلوقات، تدعوه البريات بشتى اللغات، ومختلف اللهجات فيسائر الحاجات.
- **﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ مَوْلَى الَّذِينَ آمَنُوا﴾** ينير لهم الطريق، يبين لهم المحجة، يوضح لهم الهدایة، يحميهم من الضلال، يعلمهم من الجهالة.
- رفقاً بالقوارير، ولطفاً بالقلوب، ورحمة بالناس، ورويداً بالمشاعر، وإحساناً للغير، وتفضلاً على العالم.. أيها الناس.
- اكتم الغيظ، وتفاصل عن الزلة، وتغاض عن الإساءة، واعف عن الغلطة، وادفن المعائب تكن أحب الناس إلى الناس.
- باب ومفتاح، وغرفة تدخلها الرياح، وقلب مرتاح، مع تقوى وصلاح، وقد نلت النجاح.

- فضول العيش أشغال، والزائد عن الحاجة أثقال، وعفاف في كفاف خير من بذخ وإسراف.
- لاتحمل عقدة المؤامرة، ولا تفكر في تربص الآخرين، ولا تظن أن الناس مشغولون بك، فكل في فلك يسبحون.
- **﴿فَسَيَكْفِيكُمُ اللَّهُ﴾** فيرد كيدهم، ويبطل مكرهم، ويخذل جندهم، ويفل حدهم، ويتحقق قوتهم، ويدهب بأسهم ويشتت شملهم.
- **﴿فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ﴾** فشفى غليلهم، وأبرد عليهم، وأطفأ لهب صدورهم، وأراح ضمائركم، وظهر سرائرهم.
- «الكلمة الطيبة صدق» لأنها تفتح النفس، وتسعد القلب، وتدمel الجراح، وتذهب الغيظ، وتعلن السلام.
- «تبسمك في وجه أخيك صدقة» لأن الوجه عنوان الكتاب، وهو مرآة القلب، ورائد الضمير وأول الفأل.
- **﴿إِذْ دَفَعَ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾** بترك الانتقام، ولطف الخطاب، ولين الجانب، والرفق في التعامل، ونسيان الإساءة.
- **﴿مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَى﴾** ولكن لتسعد وتفرج روحك، وتسكن نفسك، وتدخل به جنة الفلاح، وفردوس السعادة.
- **﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ﴾** بل يسر وسهولة، ومراعاة للمشقة، وبعد عن الكلفة، وسلامة من التعب والإرهاق.
- **﴿وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِصْرُهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ﴾** فيسعدون بعد شقاء ويرتاحون بعد عناء ويأمنون بعد خوف، ويسررون بعد حزن.

- **﴿قَالَ رَبِّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي ۚ وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي﴾** فأرى النور أمامي، وأحس الهدى بقلبي، وأمسك الحبل بيدي، وأنال النجاح في حياتي، والفوز بعد مماتي.
- **﴿وَنِسِّرْكَ لِلِّيْسَرِي﴾** فتعبد ربك بحب وتطيعه بود وتجاهد فيه بصدق؛ فيصبح العذاب فيه عذباً، والعلقم في سبيله شهداً.
- **﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾** فلا تكليف فوق الطاقة، وإنما على حسب الجهد، وعلى قدر الموهبة، وعلى مقدار القوة.
- **﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِنَّ نَسِينَا﴾** فإننا نهُم أحياناً، ونغفل أوقاتاً، ويصيبنا الشroud ويعترينا الذهول، فعفوك يارب.
- **﴿أَوْ أَخْطَأْنَا﴾** فلسنا معصومين ولا من الذنب بساملين، لكننا في فضلك طامعون، وفي رحمتك راغبون.
- **﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا﴾** فنحن عباد ضعفاء، وبشر مساكين، وأنت الذي علمتنا كيف ندعوك فأجبنا كما دعوتنا.
- **﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ﴾** فنعجز وتكل قلوبنا وتمل نفوسنا، بل يسر علينا وقد فعلت، وسهل علينا وقد أجبت.
- **﴿وَأَعْفُ عَنَّا﴾** فنحن أهل الخطأ والحيف ومنا تذر الإساءة، وفيينا نقص وقصير، وأنت جواد كريم رحمان رحيم.
- **﴿وَأَغْفِرْ لَنَا﴾** فلا يغفر الذنب إلا أنت، ولا يستر العيوب إلا أنت، ولا يحلم عن المقصر إلا أنت، ولا يتفضل على المسيطر إلا أنت.

- «وَأَرْحَمْنَا» فبِرَحْمَتِكَ نَسْعَدُ، وَبِرَحْمَتِكَ تَعِيشُ أَمَانًا، وَبِرَحْمَتِكَ تَقْبِلُ أَعْمَالَنَا، وَبِرَحْمَتِكَ تَصْلِحُ أَحْوَالَنَا.
- «بَعَثْتَ بِالْحَنِيفِيَّةِ السَّمْحَةَ» فَلَا عَنَتْ فِيهَا وَلَا تَطَعَّ وَلَا تَكُفُّ وَلَا مَشْقَةٌ وَلَا غُلُوٌ بِلِ فَطْرَةِ وَسْنَةِ وَيْسَرِ وَاقْتَصَادِ.
- «إِيَّاكُمْ وَالْغُلُو» بِلِ الزَّمْوَانِ السَّنَةِ، اتِّبَاعُ لَا ابْتِدَاعٍ، وَسَهْوَةٌ لَا مَشَادَةٌ، وَتَوْسِطٌ لَا تَطْرُفٌ، وَاقْتِفَاءٌ بِلَا زِيَادَةٍ.
- «أَمْتَيْ أَمَّةً مَرْحُومَةً» تَوَلَّهَا رَبِّهَا، فَرَسُولُهَا سَيِّدُ الرَّسُولَاتِ، وَدِينُهَا أَحْسَنُ الْأَدِيَانِ، وَهِيَ أَفْضَلُ الْأَمْمَ، وَشَرِيعَتُهَا أَجْمَلُ الشَّرَائِعِ.
- «ذَاقَ طَعْمَ الْإِيمَانَ مِنْ رَضِيَّ بِاللَّهِ رِبِّاً، وَبِالْإِسْلَامِ دِينِاً، وَبِمُحَمَّدِ رَسُولًا»، وَهَذِهِ الْثَلَاثَةُ أَرْكَانُ الرِّضَا، وَأَصُولُ الْفَلَاحِ.
- إِيَّاكَ وَالْتَسْخُطِ فَإِنَّهُ بَابُ الْحَزْنِ وَالْهَمِّ وَالْغَمِّ، وَشَتَّاتُ الْقَلْبِ، وَكَسْفُ الْبَالِ وَسُوءُ الْحَالِ، وَضِيَاعُ الْعُمَرِ.
- الرِّضَا يَكْسِبُ فِي الْقَلْبِ السَّكِينَةَ وَالدُّعَةَ، وَالرَّاحَةَ وَالْأَمْنَ، وَالْطَّمَآنِيَّةَ وَطَيِّبَ الْعِيشَ وَالسُّرُورَ وَالْفَرَحِ.
- الرِّضَا يَجْعَلُ الْقَلْبَ سَلِيمًاً مِنَ الْفَشَّ وَالْدُغْلِ، وَالْغُلُّ وَالْتَسْخُطِ، وَالْاعْتَرَاضِ وَالتَّذَمُّرِ، وَالْمَلَلِ وَالضَّجَّ وَالْتَّبَرُّمِ.
- مِنْ رَضِيَّ عَنِ اللَّهِ مَلَأَ قَلْبَهُ نُورًاً وَإِيمَانًاً، وَيَقِينًاً وَحْبًاً، وَقَناعَةً وَرَضِيًّاً، وَغَنِيًّا وَآمِنًاً، وَإِنَابَةً وَإِخْبَاتًّا.
- أَيُّهَا الْفَقِيرُ: صَبَرْ جَمِيلٌ، فَقَدْ سَلَمَتْ مِنْ تَبعَاتِ الْمَالِ، وَخَدْمَةِ الْثَرَوَةِ، وَعِنَاءِ الْجَمْعِ، وَمَشْقَةِ حِرَاسَةِ الْمَالِ وَخَدْمَتِهِ، وَطُولِ الْحِسَابِ عِنْدَ اللَّهِ.

- يا من فقد بصره: أبشر بالجنة ثمناً لبصرك، واعلم أنك عوضت نوراً في قلبك، وسلمت من رؤية المنكرات، ومشاهدة المزعجات والملهيات.
- أيها المريض: طهور إن شاء الله فقد هُذِّبَ من الخطايا، ونُفِيتَ من الذنوب، وصُقِّلَ قلبك وانكسرت نفسك، وذهب كبرك وعجبك.
- لماذا تفكِّر في المفقود ولا تشكر على الموجود، وتتسى النعمة الحاضرة، وتتحسِّر على النعمة الغائبة، وتحسُّد الناس وتغفل عما لديك.
- «كن في الدنيا كأنك غريب» قطعة خبز، وجرعة ماء، وكساء، وأيام قليلة، وليلات معدودة، ثم ينتهي العالم، فإذا قبر أغني الأغنياء وأفقر الفقراء سواء.
- يدفن الملك بجانب الخادم، والرئيس بجوار الحراس، والشاعر المشهور مع الفقير الخامل، والفنى مع المسكين والفقير والكسيير، ولكن داخل القبر أعمال مختلفة ودرجات متباعدة.
- إذا زارك يوم جديد فقل له مرحباً بضيف كريم، ثم أحسن ضيافته بفرضية تؤدى، وواجب يعمل، وتبوية تجدد، ولا تكدره بالآثام والهموم فإنه لن يعود.
- إذا تذكّرت الماضي فاذكر تاريخك المشرق لتفرح، وإذا ذكرت يومك فاذكر إنجازك تسعـد، وإذا ذكرت الغد فاذكر أحـلامك الجميلة لـتفـاعـلـ.
- طول العـمر ثـروـة من التجـارـبـ، وجـامـعـة من المـعـارـفـ، وـمـسـتـوـدـعـ من المـعـلـومـاتـ، وكلـما مرـكـ يـوـمـ تـلـقـيـتـ درـساـً فيـ فـنـ الـحـيـاـةـ، إنـ طـوـلـ العـمـرـ بـرـكـةـ لـقـوـمـ يـعـقـلـوـنـ.

- لابد من شيء من الخوف يذكرك الأمان، ويحثك على الدعاء، ويردعك عن المخالف، ويحذرك من خطر أعظم.
- ولا بد من شيء من المرض يذكرك العافية، ويجتث شجرة الكبر، ودرجة العجب ليستيقظ قلبك من رقدة الغافلين.
- الحياة قصيرة فلا تقصيرها أكثر بالنكد، والصديق قليل فلا تخسره باللوم، والأعداء كثير فلا تزد عددهم بسوء الخلق.
- كن كالنملة في المثابرة، فإنها تصعد الشجرة مائة مرة وتسقط، ثم تعود صاعدة حتى تصل، ولا تكل ولا تمل.
- وكن كالنحلة فإنها تأكل طيباً، وتضع طيباً، وإذا وقعت على عود لم تكسره، وعلى زهرة لا تخدشها.
- لا تدخل الملائكة بيّتاً فيه كلب، فكيف تدخل السكينة قاباً فيه كلاب الشهوات والشبهات.
- احذر مجالس الخصومات فيها يباع الدين بشمن بخس، ويخرج على المروءة، ويداس فيها العرض بأقدام الأنذال.
- ﴿وَسَاقُوا﴾، ليس إلا المسابقة فالزمن يمضي، والشمس تجري، والقمر يسير، والريح تهب، فلا تقف فلن تنتظر قافلة الحياة.
- ﴿وَسَارُوا﴾ ثب وثباً إلى العلياء فإن المجد مناهبه، ولن يقدم النصر على أطباق من ذهب، ولكن مع دموع ودماء وسهر ونصب وجوع ومشقة.
- عرق العامل أزكي من مسك القاعد، وزفرات الكادح أجمل من أناشيد الكسول، ورغيف الجائع أللذ من خروف المترف.

- الشتم الذي يوجه للناجحين من حسادهم هي طلقات مدفع الانتصار، وإعلانات الفوز، ودعائية مجانية للتفوق.
- التفوق والمثابرة لا تعرف بالأنساب والألقاب ومستوى الدخل والتعليم، بل من عنده همة وثابة، ونفس متطلعة، وصبر جميل، أدرك العلياء.
- لا تتهيب المصاعب فإن الأسد يواجه القطيع من الجمال غير هياب، ولا تشک المتاعب فإن الحمار يحمل الأثقال ولا يئن، ولا تضجر من مطلبك فإن الكلب يطارد فريسته ولو في النار.
- لاتستقل برأيك في الأمور بل شاور فإن رأي الاثنين أقوى من رأي الواحد، كالحبل كلما قُرن به حبل آخر قوي واشتد.
- لا تحمل كل نقد يوجهه إليك على أنه عداوة، بل استفد منه بغض النظر عن مقصد صاحبه فإنك إلى التقويم أحوج منك إلى المدح.
- من عرف الناس استراح، فلا يطرب لدحهم، ولا يجزع من ذمهم، لأنهم سريعوا الرضا، سريعوا الغضب، والهوى يحركهم.
- لا تظن العاهات تمنعك من بلوغ الغايات، فكم من فاضل حاز المجد وهو أعمى أو أصم أو أشد أو أعرج، فالمسألة مسألة هم لا أجسام.
- عسى أن يكون منعه لك سبحانه عطاء، وحجزك عن رغباتك لطفاً، وتأخيرك عن مرادك عنایة، فإنه أبصر بك منك.
- إذا زارتكم شدة فاعلم أنها سحابة صيف عن قليل تتشع، ولا يخيفكم رعدها، ولا يرهبكم برقها، فربما كانت محملة بالغيث.

- اخرج بأهلك في نزهة عائلية كل أسبوع فإنها تعرّفك بأطفالك أكثر، وتجدد حياتك، وتذهب عنك الملل.
- من لم يسعد في بيته فلن يسعد في أي مكان، واعلم أن أنساب مكان لراحة النفس وهدوء البال، والبعد عن التكلف هو بيتك.
- العلم والثقافة مجدها باق خاصة من علم الناس وألّف، أما مجد الشهرة والمنصب فظل زائل، وطيف زائف.
- الفكر إذا ترك ذهب إلى خانة المأسى، فجرّ الآلام والأحزان، فلا تتركه يطيش ولكن قيده فيما ينفع.
- مما يشوش البال ويقسي القلب مخالطة الناس، وسماع كلامهم اللاهي، وطول مجالستهم، ولا أحسن من العزلة مع العبادة والعلم.
- أشرف السبل سبيلك إلى المسجد، وأمن الطريق طريقك إلى بيتك، وأصعب المواقف وقوفك أمام السلطان، وأعظم الهيئات سجودك للديان.
- سماع القرآن بصوت حسن، والذكر بقلب حاضر، والإنفاق من مال حلال، والوعظ بلسان فصيح موائد للنفس وبساتين للقلب.
- الأخلاق الجميلة والسبايا النبيلة، أجمل من وسامة الوجه، وسوداء العيون، ورقة الخدود؛ لأن جمال المعنى أجل من جمال الشكل.
- صنائع المعروف تقي مصارع السوء، وجدار العقل يمنع من مزالق الهوى، ومطارق التجارب أنفع من ألف واعظ.
- إذا رأيت الألوف من البشر وقد أذهبوا أعمارهم في الفن واللهو واللعب والضياع فاحمد الله على ما عندك من خير، فرؤية المبتلى سرور للمعافى.

- إذا رأيت الكافر فاحمد الله على الإسلام، وإذا رأيت الفاجر فاحمد الله على التقوى، وإذا رأيت الجاهل فاحمد الله على العلم، وإذا رأيت المبتلى فاحمد الله على العافية.
- خلقت الشمس لك فاغسل بضيائها، وخلقت الرياح لك فاستمتع بهوائها، وخلقت الأنهر لك فتلذذ بمائتها، وخلقت الشمار لك فاهنا بغذيتها، واحمد من أعطى جل في علاه.
- الأعمى يتمنى أن يشاهد العالم، والأصم يتمنى سماع الأصوات، والممتنع يتمنى المشي خطوات، والأبكم يتمنى أن يقول كلمات، وأنت تشاهد وتسمع وتمشي وتتكلّم.
- لا تظن أن الحياة كملت لأحد، من عنده بيت ليس عنده سيارة، ومن عنده زوجة ليس عنده وظيفة، ومن عنده شهية قد لا يجد الطعام، ومن عنده المأكولات منع من الأكل.
- المسجد سوق الآخرة، والكتاب صديق العمر، والعمل أنيس في القبر، والخلق الحسن تاج الشرف، والكرم أجمل ثوب.
- إياك وكتب الملاحدة فإن فيها رجساً ينجرس القلب، وسمماً يقتل النفس، ولو ثُّتَّ تعصف بالضمير، وليس أصلح لك من الوحي، يطهر روحك، ويشفي داءك.
- لا تتخذ قراراً وأنت مغضب فتندم؛ لأن الغضبان يفقد الصواب، وتفوته الروية، وينقصه التأمل.
- الحزن لا يرد الغائب، والخوف لا يصلح للمستقبل، والقلق لا يحقق النجاح، بل النفس السوية، والقلب الراضي هما جناحا السعادة.

- لا تطالب الناس باحترامك حتى تحترمهم، ولا تلهمهم على فشل حصل لك، بل لم نفسك، وإن أردت أن يكرمك الناس فأكرم نفسك.
- على صاحب الكوخ أن يرضي بكوخره إذا علم أن القصور سوف تخرّب، وعلى لابس الثياب الممزقة أن يقنع بثيابه إذا تيقن أن الحرير سوف يبلى.
- من أعطى نفسه كلما تطلب تشتت قلبه، وضعّع أمره، وكثّر همه؛ لأنّه لا حدّ لمطالب النفس فهي أمّارة غرّارة.
- يا من فقد ابنه: لك قصر الحمد في الجنة، ويا من فاته نصيبه من الدنيا: نصيبك في جنات عدن تتظرك.
- الطائر لا يأتيه رزقه في العش، والأسد لا تقدم له وجنته في العرين، والنملة لا تعطى طعامها في مسكنها، ولكن كلهم يطلبون ويبحثون، فاطلب كما طلّبوا تجد ما وجدوا.
- ﴿يَحْسُبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ﴾ يموتون قبل الموت، وينتظرون كل مصيبة، ويتوّقّعون كل كارثة، ويخافون من كل صوت وخیال وحركة؛ لأن قلوبهم هواء، ونفوسهم ممزقة.
- إذا أقامك الله في حالة فلا تطلب غيرها لأنّه علیم بك، فإن أفترك فلا تقل ليته أغناي، وإن أمرضك فلا تقل ليته شفاني.
- عسى تأخيرك عن سفر خيراً، وعسى حرمانك من زوجة بركة، وعسى ردك عن وظيفة مصلحة، لأنّه يعلم وأنت لا تعلم.
- الصخر أقوى من الشجر، والحديد أقوى من الصخر، والنار أقوى من الحديد، والريح أقوى من النار، والإيمان أقوى من الريح المرسلة.

- كل مأساة تصيبك فهي درس لا ينسى، وكل مصيبة تصيبك محفورة في ذاكرتك، ولهذا هي النصوص الباقية في الذهن.
- النجاح قطرات من المعاناة والغصص والجراحات والآهات والمزعجات، والفشل قطرات من الخمول والكسل والعجز والمهانة والخور.
- الذي يحرص على الشهرة المؤقتة، ولا يسعى للخلود بثناء حسن، وعلم نافع، وعمل صالح، إنما هو رجل بسيط لاهمة له.
- «يا بلال، أقم الصلاة، أرحنا بها» لأن الصلاة فيض من السكينة، ونهر من الأمان، وريح طيبة باردة تهب على النفس فتطفئ نار الخوف والحزن.
- إذا لم تعص ربأً، ولم تظلم أحداً، فتم قرير العين، وهنيئاً لك فقد علا حظك، وطاب سعيك، فليس لك عدو.
- هنيئاً من بات الناس يدعون له، ووويل من نام الناس يدعون عليه، وبشرى من أحبته القلوب، وخسارة من لعنته الألسن.
- إذا لم تجد عدلاً في محكمة الدنيا فارفع ملفك لمحكمة الآخرة فإن الشهدود ملائكة، والدعوى محفوظة، والقاضي أحكم الحاكمين.
- «فَادْكُرْنِي أَذْكُرْكُمْ» لو لم يكن للذكر من فائدة إلا هذه لكفى، ولو لم يكن له نفع إلا أن يذكر ربك لكفى به نفعاً، فيا له من مجد وسؤدد وزلفى وشرف.
- بشرى لك.. فالظهور شطر الإيمان، فهو يذهب الخطايا، ويفسّل السيئات غسلاً، ويظهرك لمقابلة ملك الملوك تعالى.

- طوبى لك فالصلوة كفارة تذهب ما قبلها، وتمحو ما أمامها، وتصلح ما بعدها، وتفك الأسر عن صاحبها، فهي قرة العيون.
- الرجل الذي يسعى دائمًا للظفر باحترام الناس ولا يتعرض لنقدهم، كثيراً ما يعيش شقياً بائساً، والسعى وراء الظهور والشهرة عدو للسعادة.
- النظريات والدروس في فن السعادة لا تكفي، بل لا بد من حركة وعمل وتصرف كالمشي كل يوم ساعة أو السفر أو الذهاب إلى المنتزهات.
- تتعرض البعوضة للأسد كثيراً، وتحاول إيداهه فلا يعيدها اهتماماً، ولا يلتفت إليها، لأنها مشغول بمقاصده عنها.
- أحذر المتشائم، فإنك تريه الزهرة فيريك شوكها، وتعرض عليه الماء فيخرج لك منه القذى، وتمدح له الشمس فيشكو حرارتها.
- أتريد السعادة حقاً! لا يبحث عنها بعيداً، إنها فيك؛ في تفكيرك المبدع، في خيالك الجميل، في إرادتك المتفائلة، في قلبك المشرق بالخير.
- السعادة عطر لا تستطيع أن ترشّه على من حولك دون أن تعلق بك قطرات منه.
- مصيبةتنا أننا نخاف من غير الله في اليوم أكثر من مائة مرة: نخاف أن نتأخر، نخاف أن نخطئ، نخاف أن نستعجل، نخاف أن يغضب فلان، نخاف أن يشك فلان.
- كثيرون من الناس يعتقدون أن كل سرور زائل ولكنهم يعتقدون أن كل حزن دائم، فهم يؤمنون بموت السرور، ويكررون بموت الحزن.

- بعضنا مثل السمكة العميماء تظن وهي في البحر أنها في كأس صغير، فتحن خلقنا في عالم الإيمان فأحطنا أنفسنا بجبار الكره والخوف والعداوة والحزن.
- إن الحياة كريمة، ولكن الهدية تحتاج إلى من يستحقها، وإن الذين تضحك لهم الحياة وهم يبكون، وتبتسم لهم وهم يكشرون لا يستحقون البقاء.
- وضع صياد حمامه في قفص فأخذت تغني فقال الصياد : أهذا وقت الغناء؟! فقالت: من ساعة إلى ساعة فرج.
- قيل لحكيم: لماذا لا تذهب إلى السلطان فإنه يعطي أكياس الذهب؟ قال: أخشى منه إذا غضب أن يقطع رأسي، ويضعه في أحد تلك الأكياس ويقدمه هدية لزوجتي !!.
- لماذا تسمع نباح الكلاب ولا تنتص لغناء الحمام؟! لماذا ترى من الليل سواده، ولا تشاهد حسن القمر والنجوم؟! لماذا تشكو لسع النحل، وتتسى حلاوة العسل؟!.
- تاب أبوك آدم من الذنب فاجتباه ربه واصطفاه وهداه، وأخرج من صلبه أنبياء وشهداء وعلماء وأولياء، فصار أعلى بعد الذنب منه قبل أن يذنب.
- ناح نوح والطوفان كالبركان فهتف: يا رحمن يا منان، فجاءه الغوث في لمح البصر فانتصر وظفر، أما من كفر فقد خسر واندحر.
- أصبح يونس في قاع البحر في ظلمات ثلاثة فأرسل رسالة عاجلة فيها اعتراف بالاقتراف، واعتذار عن التقصير، فجاء الغوث كالبرق لأن البرقية صادقة.

- غسل داود بدموعه ذنبه، فصار ثوب توبته أبيض؛ لأن القماش نسج في الحراب، والخياط أمين، وغسل الثوب في السحر.
- إذا اشتد عليك الأمر، وضاق بك الكرب، وجاءك اليأس؛ فانتظر الفرج.
- إذا أردت أن يفرج الله عنك ما أهلك فاقطع طماعك في أي مخلوق صغر أم كبير، ولا تعلق على أحد أملًا غير الله، وأجمع اليأس من كافة الناس.
- نفسك كالسائل الذي يلُون الإناء بلونه، فإن كانت نفسك راضية سعيدة رأيت السعادة والخير والجمال، وإن كانت ضيقة متشائمة رأيت الشقاء والشر والقبح.
- إذا أطعت العبود، ورضيت بال موجود، وسلوت عن المفقود، فقد نلت المقصود، وأدركت كل مطلب محمود.
- من عنده بستان في صدره من الإيمان والذكر، ولديه حديقة في ذهنه من العلم والتجارب فلا يأسف على ما فاته من الدنيا.
- إن من يؤخر السعادة حتى يعود ابنه الغائب، وبيني بيته ويجد وظيفة تتناسبه، إنما هو مخدوع بالسراب، ومغرور بأحلام اليقظة.
- السعادة: هي عدم الاهتمام، وهجر التوقعات، واطراح التخويفات.
- البسمة: هي السحر الحال، وهي عريون المودة وإعلان الإخاء، وهي رسالة عاجلة تحمل السلام والحب، وهي صدقة متقبلة تدل على أن أصحابها راضٍ مطمئن ثابت.
- أنهاك عن الاضطراب والارتباك والفوضوية، وسببها ترك النظام وإهمال الترتيب، والحل أن يكون للإنسان جدول متزن فيه واقعية ومران.

- إذا وقعت عليك مصيبة أو شدة فافرج بكل يوم يمر؛ لأنه يخفف منها وينقص من عمرها، لأن للشدة عمرًا كعمر الإنسان لاتتعداه.
- ينبغي أن يكون لك حد من المطالب الدنيوية تنتهي إليه، فمثلاً تطلب بيته تسكنه، وعملاً يناسبك، وسيارة تحملك، أما فتح شهية الطمع على مصراعيها فهذا شقاء.
- **﴿لَقَدْ خَلَقْنَا إِنْسَانَ فِي كَبَدٍ﴾** سنة لا تغير لهذا الإنسان فهو في مواجهة ومشقة ومعاناة، فلا بد أن يعترف بواقعه، ويعامل مع حياته.
- يظن من يقطع يومه كله في اللعب أو الصيد أو اللهو أنه سوف يسعد نفسه، وما علم أنه سوف يدفع هذا الثمن هماً متصلةً وكدرًا دائمًا؛ لأنه أهمل الموازنة بين الواجبات والمسليات.
- تخلص من الفضول في حياتك، حتى الأوراق الزائدة في جيبك أو على مكتبك، لأن ما زاد على الحاجة - في كل شيء - كان ضاراً.
- كان الصحابة أسعد الناس لأنهم لم يكونوا يتعمقون في خطرات القلوب، ودقائق السلوك، ووساؤس النفس، بل اهتموا بالأصول، واشتغلوا بالمقاصد.
- ينبغي أن تهتم بالتركيز، وحضور القلب عند أداء العبادات، فلا خير في علم بلا فقه، ولا صلاة بلا خشوع، ولا قراءة بلا تدبر.
- **﴿وَالطَّيِّبَاتُ لِلْطَّيِّبِينَ﴾** فالطيبات من الأقوال والأعمال والأداب والأخلاق والزوجات للأخيار الأبرار، لتم السعادة بهذا اللقاء، ويحصل الأنس والفلاح.

- **وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْطَرَ** يكظمونه في صدورهم فلا تظهر آثاره من السب والشتم والأذى والعداوة، بل قهروا أنفسهم وتركوا الانتقام.
- **وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ** وهم الذين أظهروا العفو والمغفرة، وأعلنوا السماح وأعتقدوا من آذاهم من طلب الشأر، فلم يكظموا فحسب بل ظهر الحلم والصفح عليهم.
- **وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ** وهم الذين عفوا عن ظلمهم بل أحسنوا إليه وأعانوه بمالهم وجاههم وكرمهم، فهو يسيء لهم يحسنون إليه، ولهذا أعلى المراتب وأجل المقامات.
- حدد بالضبط الأمر الذي يسعدك. سجل قائمة بأسعد حالاتك: هل تحدث بعد مقابلة شخص معين؟ أو ذهابك إلى مكان محدد؟ أو بعد أدائك عملاً بذاته؟ إذا كنت تتبع روتيناً جيداً، ضعه في قائمةك. تجد بعد أسبوع أنك ملكت قائمة واضحة بالأفكار التي تجعلك سعيداً.
- تعود على عمل الأشياء السارة: بعد تحديد الأمور التي تسعدك، أبعد كل الأمور الأخرى عن ذهنك. أكد الأمور السعيدة، وانسِ الأمور التي لا تسعدك. ول يكن قرارك بمحاولة بلوغ السعادة تجربة سارة في حد ذاتها.
- ارض عن نفسك وتقبّلها: من المهم جداً أن تنتهي إلى قرار بالرضا عن نفسك، والثقة في تصرفاتك، وعدم الاهتمام بما يوجّه إليك من نقد، طالما أنت ملتزم بالصراط المستقيم، فالسعادة تهرب من حيث يدخل الشك أو الشعور بالذنب.

- اصنع المعروض واحدم الآخرين: لاتبق وحيداً معزولاً، فالعزلة مصدر تعاسة، كل الكآبة والتعاسة والتوتر تختفي حينما تلتجم بأسرتك والناس، وتقديم شيئاً من الخدمات. وقد وصف العمل أسبوعين في خدمة الآخرين كعلاج لحالات الاكتئاب.
- أشغل نفسك دائماً: يجب أن تحاول - بوعي وإرادة - استخدام المزيد من إمكانياتك. سوف تسعد أكثر إن شغلت نفسك بعمل أشياء بدعة، فالكسل ينمي الاكتئاب.
- حارب النكد والكآبة: إذا أزعجك أمر، قم بعمل جسماني تحبه تجد أن حالي النفسية والذهنية قد تحسنت. ويمكنك أن تمارس مسلكاً كانت تسعده ممارسته في الماضي، كأن تزاول رياضة معينة أو رحلة مع أصدقاء.
- لا تبتئس على عمل لم تكمله: يجب أن تعرف أن عمل الكبار لا ينتهي. من الناس من يشعرون أنهم لن يكونوا سعداء راضين عن أنفسهم إلا إذا أنجزوا كل أعمالهم. والشخص المسؤول يستطيع أن يؤدي القدر الممكن من عمله بلا تهاون، ويستمتع بالبهجة في الوقت نفسه، ما دام لم يقصر.
- لا تبالغ في المنافسة والتحدي: تعلم ألا تقسو على نفسك، خاصة حينما تباري أحداً في عمل ما بدون أن تشرط لشعورك بالسعادة أن تفوز.
- لا تحبس مشاعرك: كبت المشاعر يسبب التوتر، ويحول دون الشعور بالسعادة. لا تكتم مشاعرك. عبر عنها بأسلوب مناسب ينفتح عن ضفوطها في نفسك.

- لا تتحمل وزر غيرك: كثيراً ما يشعر الناس بالابتئاس، والمسؤولية، والذنب، بسبب اكتئاب شخص آخر، رغم أنهم براءة مما هو فيه. تذكر أن كل إنسان مسؤول عن نفسه، وأن للتعاطف والتعاون حدوداً وأولويات. وأن الإنسان على نفسه بصيرة ﴿وَلَا تَرُرْ وَازِرَةً وَزِرَأْخَرَى﴾ .
- اتخاذ قراراتك فوراً: إن الشخص الذي يؤجل قراراته وقتاً طويلاً، فإنه يسلب من وقت سعادته ساعات، وأياماً، بل وشهوراً. تذكر أن إصدار القرار الآن لا يعني بالضرورة عدم التراجع عنه أو تعديله فيما بعد.
- اعرف قدر نفسك: حينما تفكر في الإقدام على عمل تذكر الحكمة القائلة: «رحم الله امرءاً عرف قدر نفسه» إذا بلغت الخمسين من عمرك، وأردت أن تمارس رياضة، فكر في المشي أو السباحة أو التنس - مثلاً - ولا تفكر في كرة القدم. وحاول تمية مهاراتك باستمرار.
- تعلم كيف تعرف نفسك: أما الاندفاع في خضم الحياة بدون إتاحة الفرصة لنفسك كي تقيّم أوضاعك ومسؤولياتك في الحياة، فحماقة كبرى. فهؤلاء الذين لا يفهمون أنفسهم، لن يعرفوا إمكاناتهم.
- اعدل في حياتك العملية: اعمل إن استطعت جزءاً من الوقت، فقد كان الإغرى يؤمنون بأن الرجل لا يمكن أن يحتفظ بإنسانيته إذا حرم من وقت الفراغ والاسترخاء.
- كن مستعداً لخوض مغامرات: الطريقة الوحيدة لحياة ممتعة هي اقتحام أخطارها المحسوبة، فلن تتعلم ما لم تكن عازماً على مواجهة المخاطر، قم مثلاً بتعلم السباحة لمواجهة خطر الغرق.

- لا قفل إلا وسوف يفتح، ولا قيد إلا وسوف يفك، ولا بعيد إلا وسوف يقرب، ولا غائب إلا وسوف يصل.. ولكن بأجل مسمى.
- ﴿استَعِنُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ﴾ فهما وقود الحياة، وزاد المسير، وباب الأمل، ومفتاح الفرج، ومن لزم الصبر، وحافظ على الصلاة؛ فبشره بفجر صادق، وفتح مبين، ونصر قريب.
- جُلد بلالٌ وضرُب وعذب وسُحب وطُرد فأخذ يردد : أحَدْ أَحَدْ، لَأَنَّهُ حفظ ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾، فلما دخل الجنة احتقر ما بذل، واستقلَّ ما قدم، لأن السَّلْعَة أَغْلَى من الشَّمْن أَضْعافاً مضاعفة.
- ما هي الدنيا؟ هل هي الثوب إن غاليت فيه خدمته وما خدمك، أو زوجة إن كانت جميلة تعذب قلبك بحبها، أو مال إن كثُر أصبحت له خازناً.. هذا سرورها فكيف حزنها؟.
- كل العقلاة يسعون لجلب السعادة بالعلم أو بالمال أو بالجاه، وأسعدهم بها صاحب الإيمان لأن سعادته دائمة على كل حال حتى يلقى ربه.
- من السعادة سلامه القلب من الأمراض العقدية كالشك والسخط والاعتراض والريبة والشبهة والشهوة.
- أعقل الناس أعدرهم للناس، فهو يحمل تصرفاتهم وأقوالهم على أحسن المحامل، فهو الذي أراح واستراح.
- ﴿فَخُذْ مَا آتَيْتَكَ وَكُنْ مِّنَ الشَّاكِرِينَ﴾ اقنع بما عندك، ارض بقسمك، استثمر ما عندك من موهبة، وظُف طاقتك فيما ينفع، واحمد الله على ما أولاك.

- لا يكن يومك كله قراءة أو تفكراً أو تأليفاً أو حفظاً، بل خذ من كل عمل بطرف ونوع فيه الأعمال فهذا أنشط للنفس.
- الصلوات ترتب الأوقات فاجعل بعد كل صلاة عملاً من الأعمال النافعة.
- إن الخيرة للعبد فيما اختار له ربه، فإنه أعلم به منه، وأرحم به من أمه التي ولدته، فما للعبد إلا أن يرضى بحكم ربه، ويفوض الأمر إليه، ويكتفي بكفاية ربه وحاليه ومولاه.
- والعبد لضعفه ولعجزه لا يدرى ما وراء حجب الغيب، فهو لا يرى إلا ظواهر الأمور. أما الخوافي فعلمها عند ربى، فكم من محنـة. صارت منحة وكم من بلية أصبحت عطية. فالخير كامن في المكروه.
- أبونا آدم أكل من الشجرة وعصى ربـه فأهبطـه إلى الأرض، فظـاهر المسـألـة أن آدم ترك الأحسـن والأصـوب ووـقـعـ عـلـيـهـ المـكـروـهـ،ـ وـلـكـنـ عـاـقـبـةـ أمرـهـ خـيـرـ عـظـيمـ،ـ وـفـضـلـ جـسـيمـ،ـ فـإـنـ اللهـ تـابـ عـلـيـهـ وـهـدـاهـ وـاجـتـيـاهـ،ـ وـجـعـلـهـ نـبـيـاـ،ـ وـأـخـرـجـ مـنـ صـلـبـهـ رـسـلـاـ وـأـنـبـيـاءـ وـعـلـمـاءـ وـشـهـدـاءـ وـأـوـلـيـاءـ وـمـجـاهـدـينـ وـعـابـدـينـ وـمـنـفـقـينـ،ـ فـسـبـحـانـ اللهـ كـمـ بـيـنـ قـوـلـهـ:ـ ﴿ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغْدًا ﴾ وـبـيـنـ قـوـلـهـ:ـ ﴿ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ﴾ فـإـنـ حـالـهـ الأولـ سـكـنـ وـأـكـلـ وـشـرـبـ،ـ وـهـذـاـ حـالـ عـامـةـ النـاسـ الـذـينـ لـاـ هـمـ لـهـمـ وـلـاـ طـمـوـحـاتـ،ـ وـأـمـاـ حـالـهـ بـعـدـ الـاجـتـيـاهـ وـالـاصـطـفـاءـ وـالـنـبـوـةـ وـالـهـدـاـيـةـ فـحـالـ عـظـيمـةـ،ـ وـمـنـزـلـةـ كـرـيـمـةـ وـشـرـفـ بـادـخـ.
- وهذا داود عليه السلام ارتكب الخطيئة فندم وبكى، فكانت في حقه نعمة من أجل النعم، فإنه عرف ربه معرفة العبد الطائع الذليل الخاشع

المنكسر، وهذا مقصود العبودية فإن من أركان العبودية تمام الذل لله عز وجل. وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية عن قوله عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «عجبًا للمؤمن لا يقضي الله له شيئاً إلا كان خيراً له»، هل يشمل هذا قضاء المعصية على العبد؟ قال: نعم؛ بشرطها من الندم والتوبة والاستغفار والانكسار. فظاهر الأمر في تقدير المعصية مكره على العبد، وباطنه محظوظ إذا اقتنى بشرطه.

• وخيرية الله للرسول محمد عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ظاهرة باهرة، فإن كل مكره وقع له صار محظوظاً مرغوباً، فإن تكذيب قومه له؛ ومحاربتهم إيهامه كان سبباً في إقامة سوق الجهاد، ومناصرة الله، والتضحية في سبيله، فكانت تلك الغزوات التي نصر الله فيها رسوله، فتحاً عليه، واتخذ فيها من المؤمنين شهداء جعلهم من ورثة جنة النعيم، ولو لا تلك المجابهة من الكفار لم يحصل هذا الخير الكبير والفوز العظيم، ولما طرد عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ من مكة كان ظاهر الأمر مكره، ولكن في باطنه الخير والفلاح والمنة، فإنه بهذه الهجرة أقام عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دولة الإسلام، ووجد أنصاراً، وتميز أهل الإيمان من أهل الكفر، وعرف الصادق في إيمانه وهجرته وجهاده من الكاذب. ولما غلب عليه الصلة والسلام وأصحابه في أحد كان الأمر مكره في ظاهره، شديداً على النفوس، لكن ظهر له من الخير وحسن الاختيار ما يفوق الوصف، فقد ذهب من بعض النفوس العجب بانتصار يوم بدر، والثقة بالنفس، والاعتماد عليها، واتخذ الله من المسلمين شهداء أكرمهم بالقتل كحمزة سيد الشهداء، ومصعب سفير الإسلام، وعبدالله بن عمرو والد جابر الذي كلمه الله وغيرهم، وامتاز المنافقون بغزوة أحد، وفضح أمرهم، وكشف الله أسرارهم وهتك أستارهم.. وقس على ذلك أحواله عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ومقاماته التي ظهرها مكره، وباطنها الخير له وللمسلمين.

- ومن عرف حسن اختيار الله لعبد هانت عليه المصائب، وسهلت عليه المصاعب، وتوقع اللطف من الله، واستبشر بما حصل، ثقة بلطف الله وكرمه، وحسن اختياره، حينها يذهب حزنه وضجره وضيق صدره، ويسلم الأمر لربه جل في علاه، فلا يتسرّع، ولا يعترض، ولا يتذمّر، بل يشكر ويصبر، حتى تلوح له العواقب، وتتقشع عنه سحب المصائب.
- نوح عليه السلام يؤذى ألف عام إلا خمسين عاماً في سبيل دعوته، فيصبر ويحتسب ويستمر في نشر دعوته إلى التوحيد ليلاً ونهاراً، سراً وجهاراً، حتى ينجيه ربه وبهلك عدوه بالطوفان.
- إبراهيم عليه السلام يُلقى في النار فيجعلها الله عليه برداً وسلاماً، ويحميه من النمرود، وينجيه من كيد قومه، وينصره عليهم، ويجعل دينه خالداً في الأرض.
- موسى عليه السلام يتربص به فرعون الدوائر، ويحييك له المكائد، ويتنفس في إيزائه ويطارده، فينصره الله عليه ويعطيه العصا تلقي ما يأفكون، ويشق له البحر ويخرج منه بمعجزة، وبهلك الله عدوه ويخرقه.
- عيسى عليه السلام يحاربه بنو إسرائيل، ويؤذونه في سمعته وأمه ورسالته، ويريدون قتله فيرفعه الله إليه، وينصره نصراً مؤزراً، ويبوء أعداؤه بالخسران.
- رسولنا محمد ﷺ يؤذيه المشركون واليهود والنصارى أشد الإيذاء، ويذوق صنوف البلاء، من تكذيب ومجابهة ورد واستهزاء وسخرية وسب وشتم

واتهام بالجنون والكهانة والشعر والسحر والافتراء، ويُطرد ويُحارب ويُقتل أصحابه وينكل بأتباعه، ويُتهم في زوجته، ويذوق أصناف النكبات، ويهدد بالغارات، ويمر بأزمات، ويجوع ويفتقرب، ويجرح، وتكسر ثنياته، ويُشج رأسه، ويفقد عمه أبا طالب الذي ناصره، وتذهب زوجته خديجة التي واسته، ويحصر في الشعب حتى يأكل هو وأصحابه أوراق الشجر، وتموت بناته في حياته، وتسيل روح ابنه إبراهيم بين يديه، ويُغلب في أحد، ويُمزق عمه حمزة، ويُعرض لعدة محاولات اغتيال، ويربط الحجر على بطنه من الجوع، ولا يجد أحياناً خبز الشعير ولا رديء التمر، ويذوق الفحص ويتجرب كأس المعاناة، ويُزلزل مع أصحابه زلزالاً شديداً، وتبليغ قلوبهم الحناجر، وتعكس مقاصده أحياناً، ويبيتلى بيته الجبارية وصلف المتكبرين وسوء أدب الأعراب، وعجب الأغنياء، وحقد اليهود، ومكر المنافقين، وبطء استجابة الناس، ثم تكون العاقبة له، والنصر حليفه، والفوز رفيقه، فيظهر الله دينه، وينصر عبده، ويهرم الأحزاب وحده، ويخلذ أعداءه ويكتبهم ويخزيهم، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

- وهذا أبو بكر يتحمل الشدائد، ويستسهل الصعاب في سبيل دينه، وينفق ماله ويبذل جاهه، ويقدم الغالي والرخيص في سبيل الله، حتى يفوز بلقب الصديق.
- وعمر بن الخطاب يضرج بدمائه في المحراب، بعد حياة ملؤها الجهاد والبذل والتضحية والزهد والتقويم وإقامة العدل بين الناس.

- وعثمان بن عفان ذبح وهو يتلو القرآن، وذهبت روحه ثمناً لمبادئه ورسالته.
- وعلى بن أبي طالب يُفتَّال في المسجد، بعد مواقف جليلة، ومقامات عظيمة من التضحية والنصر والفاء والصدق.
- والحسين بن علي يرزقه الله الشهادة، ويقتل بسيف الظلم والعدوان.
- وسعيد بن جبير العالِم الزاهد يقتلُه الحجاج فيبوء بإثمه.
- وابن الزبير يكرمه الله بالشهادة في الحرم على يد الحجاج بن يوسف الظالم.
- ويُحبس الإمام أحمد بن حنبل في الحق، ويُجلد فيصير إمام أهل السنة والجماعة.
- ويقتل الواثق الإمام أحمد بن نصر الخزاعي الداعية إلى السنة بقوله كلمة الحق.
- وشيخ الإسلام ابن تيمية يسجن ويُمنع من أهله وأصحابه وكتبه، فيرفع الله ذكره في العالمين.
- وقد جلد الإمام أبو حنيفة من قبل أبو جعفر المنصور.
- وجُلد سعيد بن المسيب العالِم الرباني، جلده أمير المدينة.
- ويُجلد مالك بن أنس إمام دار الهجرة من قبل والي المدينة.
- وضرب الإمام عبد الله بن عون العالِم المحدث، ضربه بلاط بن أبي بردة.
- ولو ذهبت أعداد من أبْتَلَى بعذل أو سجن أو جلد أو قتل أو أذى لطال المقام ولأكثر الكلام، وفيما ذكرت كفاية.



ما ماضى فاتٌ و المؤمل غيبٌ  
ولكِ الساعَةُ الَّتِي أَنْتَ فِيهَا

\*\*\*\*\*

لِطَائِفِ اللَّهِ وَإِنْ طَالَ الْمَدِيْرِ  
كَلْمَحَةُ الْطَّرْفِ إِذَا الْطَّرْفُ سَجَى

\*\*\*\*\*

أَتَيَّأْسٌ أَنْ تَرَى فَرْجًا  
فَأَيْنَ اللَّهُ وَالْقَدْرُ

\*\*\*\*\*

فَمَا يَدُومُ سُرُورٌ مَا سَرَرْتَ بِهِ  
وَلَا يَرُدُّ عَلَيْكَ الْفَائِبَ الْحَزَنُ

\*\*\*\*\*

أَعْزُّ مَكَانٍ فِي الدُّنْيَا سَرْجٌ سَابِعٌ  
وَخَيْرٌ جَلِيسٌ فِي الزَّمَانِ كِتَابٌ

\*\*\*\*\*

سِيْكَفِيْكَ عَمَنْ أَغْلَقَ الْبَابَ دُونَهِ  
وَظَنَّ بِهِ الْأَقْوَامُ خَبْرًا مَقْمَرٌ

\*\*\*\*\*

أَطْعَتَ مَطَامِعِي فَاسْتَعْبَدْتَنِي  
وَلَوْ أَنِّي قَنِعْتُ لَكُنْتُ حَرَّاً

\*\*\*\*\*

إِنْ كَانَ عِنْدَكَ يَا زَمَانَ بِقِيَّةٍ  
مَا يَهْانَ بِهِ الْكَرَامُ فَهَاتِهَا

\*\*\*\*\*

لِعْلَ الْلَّيَالِي بَعْدَ شَحْطٍ مِنَ النَّوْيِ  
سَتَجْمِعُنَا فِي ظَلِّ تِلْكَ الْمَالِفِ

\*\*\*\*\*

قَلْ لِلَّذِي بِصَرْوَفِ الدَّهْرِ عَيْرَنَا  
هَلْ عَانَدَ الدَّهْرَ إِلَّا مَنْ لَهُ خَطْرٌ

\*\*\*\*\*

لَا أَشْرَبُ إِلَى مَا لَمْ أَتْلَ طَمْعًا  
وَلَا أَبْيَتُ عَلَى مَا فَاتَ حَسْرَانَا

\*\*\*\*\*

دُعَ الْمَقَادِيرِ تَجْرِي فِي أَعْنَتِهَا  
وَلَا تَبَيَّنَ إِلَّا خَالِي الْبَالِ

ما بين غمضة عين وانتباها يغير الله من حال إلى حال

\*\*\*\*\*

أقرب ما يكون المرء من فرج إذا يكون إذا سأ

\*\*\*\*\*

وللبرء عقبى سوف يحمد غبها وخير الأمور ما تسر عواقبه

\*\*\*\*\*

كم مرة حفت بك المكاره خار لك الله وأنت كاره

\*\*\*\*\*

من راقب الناس مات هما وفاز باللذة الجور

\*\*\*\*\*

اتخذ الله صاحبا واترك الناس جانبها

\*\*\*\*\*

أزمعت يأساً مبيناً من نوالكم ولن ترى طارداً للحر كاليأس

\*\*\*\*\*

وفي السماء نجوم لا عداد لها وليس يكشف إلا الشمس والقمر

\*\*\*\*\*

رغيف خبز يابس تأكله في عافيته

وكوز ماء بارد تشربه من صافيته

وغرفة ضيقة نفسك فيها راضيته

ومصحف تدرسه مسندًا لساريته

خير من السكنى بأبراج القصور العالية

وبعد قصر شاهق تصلى بنار حاميته

\*\*\*\*\*

أَخْلَقَ بَذِي الصَّبْرِ أَنْ يَحْظُى بِحَاجَتِهِ  
وَمَدْمَنَ الْقَرْعَ لِلْأَبْوَابِ أَنْ يَلْجُأُ

\* \* \* \* \*

وَالنَّاسُ يَأْتِمُرُونَ الْأَمْرَ بَيْنَهُمْ  
وَاللَّهُ فِي كُلِّ يَوْمٍ مُحْدَثٌ شَانًا

\* \* \* \* \*

وَإِنِّي لَأَرْجُو اللَّهَ حَتَّى كَأَنِّي  
أَرَى بِجُمِيلِ الصَّبْرِ مَا اللَّهُ صَانَعٌ

\* \* \* \* \*

وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ نَشْرَفَضْيَلَةَ  
طَوِيلَتْ أَتَاحَ لَهَا لِسَانَ حَسْوَدَ

\* \* \* \* \*

لَوْلَا اشْتِعَالُ النَّارِ فِيمَا جَاءَتْ  
مَا كَانَ يَعْرِفُ طَيْبٌ عَرَفَ الْعَوْدَ

\* \* \* \* \*

إِنِّي وَإِنْ لَمْتُ حَاسِدِي فَمَا  
أَنْكَرَ أَنِّي عَمَّةٌ وَبَةٌ لَهُمْ

\* \* \* \* \*

عَسَى اللَّهُمَّ الَّذِي أَمْسَيْتَ فِيهِ  
يَكُونُ وَرَاءَهُ فَرَجُ قَرِيبُ

\* \* \* \* \*

إِذَا اشْتَمَلْتَ عَلَى الْيَأسِ الْقُلُوبَ  
وَضَاقَ بِمَا بَهِ الصَّدْرُ الرَّحِيبُ

وَأَوْطَنْتَ الْمَكَارَهُ وَاطْمَأَنْتَ  
وَأَرْسَتَ فِي أَمَاكِنَهَا الْخَطُوبُ

وَلَمْ تَرْ لَانْكَشَافَ الْضَّرِّ نَفْعًا  
وَمَا أَجْدَى بِحَيْلَتِهِ الْأَرِيبُ

أَتَاكَ عَلَى قَنُوطٍ مِنْكَ غَوْثٌ  
يَمِنَ بِهِ الْلَّطِيفُ الْمَسْتَجِيبُ

وَكُلُّ الْحَادِثَاتِ وَإِنْ تَنَاهَتْ  
فَمَوْصُولُ بِهَا فَرَجُ قَرِيبُ

\* \* \* \* \*

جَرَأْمَرَا تَرْجِيَه  
رَبْ أَمْرَتْتَه يَه  
خَفِيَ الْحَبَّ بَوْبَه  
وَيَدَا الْمَكْرُوهَ فَيَه

\*\*\*\*\*

لَهُ فِي طَيِّ الْمَكَارَه كَامَنَه  
كَمْ نِعْمَه لَا يُسْتَقْلَ بَشَكَرَه

\*\*\*\*\*

وَأَكْثَرُ أَسْبَابِ النِّجَاحِ مَعَ الْيَأسِ  
أَجَارَتْنَا إِنَّ الْأَمَانِي كَوَادِبِ

\*\*\*\*\*

وَيَبْتَلِيَ اللَّهُ بَعْضَ الْقَوْمَ بِالنِّعَمِ  
قَدْ يُنْعَمَ اللَّهُ بِالْبَلْوَى وَإِنْ عَظَمْتَ

\*\*\*\*\*

فَهُوَ الَّذِي أَنْبَكَ كَيْفَ نَعِيمَهَا  
وَالْحَادِثَاتِ وَإِنْ أَصَابَكَ بَؤْسَهَا

\*\*\*\*\*

وَالدَّهْرُ فِيهِ وَفِي تَصْرِيفِهِ عَجْبٌ  
لِكُلِّ اَمْرٍ فِيهِ الْقَضَايَابِ

\*\*\*\*\*

وَلَمْ يَدْمِ شَيْءٌ عَلَى مَرَّ الْفَلَكِ  
رَبُّ زَمَانِ ذَلِه أَرْفَقَ بَكَ

\*\*\*\*\*

وَلَوْدَامْ شَيْءٌ عَدَهُ النَّاسُ فِي الْعَجْبِ  
أَتَحْسَبَ أَنَّ الْبَوْسَ لِلْمَرْءِ دَائِمٌ

\*\*\*\*\*

عَلَى قَدْرِ مَا يَعْطِيهِمُ الدَّهْرُ يُسْلِبُ  
فَلَا تَغْبِطُنَّ الْكَثِيرِينَ فَإِنَّهُ

\*\*\*\*\*

أَنْتَ الْبَرُّؤُ الْمَوْفُورُ؟  
أَيْهَا الشَّامَتُ الْمَعِيرُ بِالْدَّهْرِ

\*\*\*\*\*

غِيَاهِبَه جَاءَ الصَّبَاحَ بِنُورِه  
أَلَمْ تَرَأَنَ الْلَّيْلَ لَمَّا تَكَامَلَتِ

\*\*\*\*\*

عَسَى فَرْجٌ يَأْتِي بِهِ اللَّهُ إِنَّهُ  
لَهُ كُلُّ يَوْمٍ فِي خَلْقِهِ أَمْرٌ

\* \* \* \* \*

عَسَى اللَّهُ أَنْ يَشْفِي الْمَوْاجِعَ إِنَّهُ  
إِلَى خَلْقِهِ قَدْ جَادَ بِالنَّفْحَاتِ

\* \* \* \* \*

عَوْيَ الدَّبَّابِ فَاسْتَأْنَسَتْ بِالدَّبَّابِ إِذْ عَوَيْ  
وَصَوْتُ إِنْسَانٍ فَكَدَّ أَطْيَرُ

\* \* \* \* \*

نَزَدَادْ هَمَّا كَلَمَّا ازْدَدْنَا غَنَّى  
وَالْحَزْنَ كُلَّ الْحَزْنِ فِي الْإِكْثَارِ

\* \* \* \* \*

كَنْزَ الْقَنَاعَةِ لَا يَخْشَى عَلَيْهِ وَلَا  
يَحْتَاجُ فِيهِ إِلَى الْحَرَاسِ وَالدُّولَ

\* \* \* \* \*

وَمَا النَّفْسُ إِلَّا حَيَّثُ يَجْعَلُهَا الْفَتَى  
فَإِنْ أَطْعَمْتَ تَاقَتْ وَلَا تَسْلَتْ

\* \* \* \* \*

الْجُوعُ يَدْفَعُ بِالرَّغْيِفِ الْيَابِسِ  
فَعَلَامُ أَكْثَرِ حَسْرَتِي وَوَسَاوِسِي

\* \* \* \* \*

دَارَ مَتَى مَا أَضْحَكْتُ فِي يَوْمَهَا  
أَبْكَتْ غَدَّاً قَبْحَالَهَا مِنْ دَارِ

\* \* \* \* \*

عَسَى فَرْجٌ يَكُونُ عَسَى  
نَعْلَلُ نَفَّ سَنَا بَعْسَى

\* \* \* \* \*

اَشْتَدَّدِي أَزْمَةً تَنْفَرْجِي  
قَدْ آذَنْ لِيَّكَ بِالْبَلْجِ

\* \* \* \* \*

وَلَا يَحْسَبُونَ الْخَيْرَ لَا شَرَّ بَعْدَهُ  
وَلَا يَحْسَبُونَ الشَّرَّ ضَرِبَةً لَّا زَبِ

\* \* \* \* \*

هَلْ الدَّهْرُ إِلَّا كَرْبَةً وَانْجَلَاؤُهَا  
وَشِيكَاً وَلَا ضَيْقَةً وَانْفَرَاجَهَا

وقلت لقلبي إن نزا بك نزوة  
من الهم افرح أكثر الروع باطله

\*\*\*\*\*

والنفس راغبة إذا رغبتها  
وإذا ترد إلى قليل تقنع

\*\*\*\*\*

ولكل حال معقب ولربما  
أجل لك المكروه عما يحمد

\*\*\*\*\*

تخوفني ظروف الدهر سلمى  
وكم من خائف ما لا يكون

\*\*\*\*\*

لا يملأ الأمر صدري قبل موقعه  
ولا أضيق به ذرعاً إذا وقعا

\*\*\*\*\*

تسأل الله مموم فليس شيء  
يقيم وما همومك بمقيمه

\*\*\*\*\*

من عاش قضى كثيراً من لبنته  
وللمضائق أبواب من الفرج

\*\*\*\*\*

ربما تجزع النفوس لأمر  
ولها فرجة كحل العقال

\*\*\*\*\*

انعم ولذ فللامور أواخر  
أبداً كما كانت لهن أوائل

\*\*\*\*\*

وكل الحادثات إذا تناهت  
فمقرون بها الفرج المتاح

\*\*\*\*\*

إن رياً كفاك ما كان بالأمس  
سيكفيك في غد ما يكون

\*\*\*\*\*

أعلى النفس بالأمال أرق بها  
ما أضيق العيش لولا فسحة الأمل

مُنِيَ إِنْ تَكُنْ حَقًا تَكُنْ أَحْسَنُ الْمُنِيَ  
وَلَا فَقْدَ عَشَنَا بِهَا زَمْنًا رَغْدًا

\*\*\*\*\*

رَبُّ أَمْرِ رُرَآخْرَهُ  
بَعْدَمَا سَاعَاتٍ أَوْأَيْلَهُ

\*\*\*\*\*

وَلَا هُمْ إِلَّا سُوفَ يُفْتَحُ قَفْلُهُ  
وَلَا حَالٌ إِلَّا لَلْفَتَى بَعْدَهَا حَالٌ

\*\*\*\*\*

أَكَذَبَ النَّفْسٌ إِذَا حَدَثَتْهَا  
إِنْ صَدَقَ النَّفْسٌ يَزْرِي بِالْأَمْل

\*\*\*\*\*

وَلَسْتُ أَرِي السَّعَادَةَ جَمْعًا مَالٌ  
وَلَكِنَ التَّقِيُّ هُوَ السَّعِيدُ

حَمَّلْتُ

## الخاتمة

أنا وأنت، هيّا نقصد الغني الواحد الماجد، الأحد الصمد الحي القيوم،  
ذا الجلال والإكرام، لمنظرح على عتبة ربوبيته، ونلتجمئ إلى باب وحدانيته،  
نسائله ونلُجُّ في السؤال، ونطلبه وننتظر النّوال، فهو المعافي الشافي الكافي،  
وهو الخالق الرازق المحيي المميت.

﴿رَبَّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ﴾.

«اللهم إنا نسألك العفو والعافية والمعافاة الدائمة في الدنيا والآخرة».

«اللهم إنا نسألك من خير ما سألك منه نبيك محمد ﷺ، ونعود بك  
من شرّ ما استعادك منه نبيك محمد ﷺ».

«اللهم إنا نعود بك من الهم والحزن، ونعود بك من العجز والكسل،  
ونعود بك من البخل والجبن، ونعود بك من غلبة الدين وقهر الرجال».

سبحان رب العزة عما يصفون، وسلام على المرسلين، والحمد لله  
رب العالمين.



الشّرِيكُ الدُّولِيُّ لِلْطَّبَاعَةِ

المنطقة الصناعية الثانية - قطعة ١٣٩ - شارع ٣٩ - مدينة ٦ أكتوبر

٨٣٣٨٢٤٤ - ٨٣٣٨٢٤٢ : ٨٣٣٨٢٤٠

e-mail : pic@6oct.ie-eg.com